

IBIOIOIKI IHIOIMIE  
[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

# فلسفیوں کا انسائیکلو پیڈیا

فلسفے اور فلسفیوں کی اڑھائی ہزار سالہ تاریخ



یاسر جواد

## معزز قارئین توجہ فرمائیں!

کتاب و سنت ڈاٹ کام پر دستیاب تمام الیکٹر انک کتب .....

عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔ 

مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ لوڈ (Upload) 

کی جاتی ہیں۔

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔ 

### ☆ تنبیہ ☆

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔ 

ان کتب کو تجارتی یا مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔ 

«اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر تبلیغ دین کی کاوشوں میں بھرپور شرکت اختیار کریں»

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابط فرمائیں۔ 

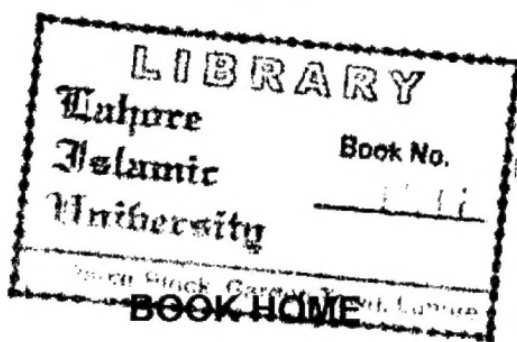


# فلسفیوں کا انسائیکلو پیڈیا

## فلسفے کی اڑھائی ہزار سالہ تاریخ

www.KitaboSunnat.com

یاسر جواد



سک  
نے ۱۹۰۵

# فلسفیوں کا انسائیکلو پیڈیا

## فلسفے کی اڑھائی ہزار سال تاریخ

یاسر جواد

جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

|         |                         |
|---------|-------------------------|
| اہتمام  | رانا عبدالرحمن          |
| پروڈکشن | ایم سرور                |
| سرور ق  | ریاظ                    |
| کپوزنگ  | محمد انور               |
| پرنٹرز  | حامی حنیف پرنٹرز، لاہور |
| اشاعت   | 2005ء                   |
| ناشر    | بگ ہوم لاہور            |



بگ ہوم 46-رگ روڈ لاہور۔ فون: 9231518  
E-mail: bookhome\_1@yahoo.com

## امتساب

اپنے والد

سید زین العابدین کے نام



## فہرست

|    |                    |     |
|----|--------------------|-----|
| 9  | دیاچے              | ... |
| 13 | برہپتی             | -1  |
| 17 | زرتشت              | -2  |
| 22 | تمیل آف ملیس       | -3  |
| 26 | وروہمان مہاوار     | -4  |
| 30 | فیٹا غورث          | -5  |
| 33 | لاوزے              | -6  |
| 37 | گوم بدھ            | -7  |
| 42 | کپل                | -8  |
| 46 | کتفو شس            | -9  |
| 51 | ہیرا کا قس         | -10 |
| 55 | پار ہینا نیڈر      | -11 |
| 59 | انا کسا غورث       | -12 |
| 63 | انکی ڈو گلیز       | -13 |
| 67 | خینو               | -14 |
| 70 | سراط               | -15 |
| 74 | دیما قریطس         | -16 |
| 78 | تمرا کی ماکس       | -17 |
| 82 | افلاطون            | -18 |
| 87 | ڈایوجنر آف سینو پے | -19 |
| 91 | ارسطو              | -20 |

|     | میں یکس                  | -21 |
|-----|--------------------------|-----|
| 96  | چوائیک تزو               | -22 |
| 100 | پاکر ہو                  | -23 |
| 104 | اہی قورس                 | -24 |
| 108 | پاچکلی                   | -25 |
| 111 | فیلو جوڈیکس              | -26 |
| 115 | بادرائن                  | -27 |
| 119 | نیگ ارجن                 | -28 |
| 123 | پلوٹینس                  | -29 |
| 127 | مانی                     | -30 |
| 131 | وسوبندھو                 | -31 |
| 135 | بھر تری ہری              | -32 |
| 140 | شکر آچاریہ               | -33 |
| 144 | الکنڈی (یعقوب ابن اسحاق) | -34 |
| 149 | ابو فضل القارابی         | -35 |
| 154 | ابن سینا                 | -36 |
| 158 | رامان                    | -37 |
| 162 | ابن رشد                  | -38 |
| 166 | موسس میمونا یہنڈز        | -39 |
| 170 | سینٹ نائس آ کوینس        | -40 |
| 174 | مادھوآ چاریہ             | -41 |
| 178 | میسٹر ایکھارٹ            | -42 |
| 181 | جان ڈونز سکوٹس           | -43 |
| 185 | فرانسیس بیکن             | -44 |
| 189 | تھامس ہوینز              | -45 |
| 193 | رینے ڈیکارٹ              | -46 |
| 197 | باروک سینورزا            | -47 |
| 201 | جان لاک                  | -48 |
| 205 |                          |     |

|     |                             |     |
|-----|-----------------------------|-----|
| 209 | گوٹ فرائید و ہلم لیپز       | -49 |
| 213 | جارج بر کلے                 | -50 |
| 217 | دو لنیر                     | -51 |
| 221 | ڈیوڈ ہیوم                   | -52 |
| 224 | ڈاں ڈاکس روسو               | -53 |
| 228 | ڈنیش ویدرو                  | -54 |
| 231 | آئیم سختھ                   | -55 |
| 235 | ایمانوئل کانت               | -56 |
| 239 | موس مینڈل سوہن              | -57 |
| 243 | جیر کی پیٹھم                | -58 |
| 247 | جوہان گوٹ ریب فشنے          | -59 |
| 250 | فریڈرک ہیگل                 | -60 |
| 255 | چارلس فوریر                 | -61 |
| 258 | آر تھر شوپنھاور             | -62 |
| 261 | آگت کونتے                   | -63 |
| 265 | رالف والڈ امیرس             | -64 |
| 269 | لڈوگ فور ربان               | -65 |
| 272 | جان سٹوارٹ مل               | -66 |
| 276 | چیز کے جوزف پروڈھوں         | -67 |
| 280 | سورین ایسے کیر کیگارڈ       | -68 |
| 284 | ہنری ڈیوڈ ٹھورو             | -69 |
| 287 | ولیم جیمز                   | -70 |
| 291 | کارل مارکس                  | -71 |
| 297 | فریڈرک ہلم نشے              | -72 |
| 302 | ٹامس مل گرین                | -73 |
| 305 | فرانسیس ہر برٹ بریڈلے       | -74 |
| 308 | ولاد میسر سرگی وچ سولوف یوف | -75 |
| 311 | سکمڈ فرائید                 | -76 |

|     |                   |      |
|-----|-------------------|------|
| 316 | کاگ فوئی          | -77  |
| 320 | ایڈمنڈ ہرسل       | -78  |
| 323 | ہنری برگس         | -79  |
| 327 | جان ڈیوی          | -80  |
| 331 | سوائی ڈولیکانڈ    | -81  |
| 335 | جارج سانیتا       | -82  |
| 339 | سوزوکی تھارو      | -83  |
| 343 | مارٹن بیور        | -84  |
| 347 | برٹنڈرسل          | -85  |
| 351 | آروبندو گھوش      | -86  |
| 356 | کارل چیپرز        | -87  |
| 360 | مارٹن ہیڈگر       | -88  |
| 364 | لڈوگ جوزف ٹلنٹین  | -89  |
| 368 | میتھل پاٹن        | -90  |
| 372 | ولہلم رائخ        | -91  |
| 378 | ہربرٹ مارکوزے     | -92  |
| 382 | سر کارل ریمنڈ پور | -93  |
| 386 | تھیوڈور آڈورتو    | -94  |
| 390 | ڑال پال سارتر     | -95  |
| 394 | مورائس مارلو پوئی | -96  |
| 399 | البیر کامیو       | -97  |
| 403 | تحامس سیموئل کوہن | -98  |
| 407 | ماٹکل فوکالٹ      | -99  |
| 411 | پیٹر انگر         | -100 |
| 415 | اپنڈکس اے         | ❖    |
| 426 | اپنڈکس بی         | ❖    |
| 429 | اپنڈکس سی         | ❖    |
| 430 | اپنڈکس ڈی         | ❖    |

## دیباچہ

انسانی فکر ترقی اور ارتقا کے تین بڑے مراحل میں سے گزری ہے..... سحر، نہ ہب اور سائنس۔ یہ مراحل ایک دوسرے سے الگ الگ نہیں بلکہ باہم مربوط ہیں۔ سحر یا جادو اپنے گرد و پیش کو سمجھنے کے لیے انسان کی کوششوں کا نہایت قیاسی اور تجھیلائی انداز تھا۔ جوں جوں معاشرے میں طبقات بننے اور معاشرتی تکمیل شروع ہوئی، ویسے ویسے سحر کی قوتوں کو بھی دیوتاؤں کی صورت میں مجسم کیا جانے لگا۔ نہ ہب انہی ان دیکھی اور ”پر اسرار“ قوتوں کی منظم صورت تھا۔ جادو منظر اور دعائیں اگر کوئی فرق ہے تو بس یہ کہ اول الذکر میں فطرت کی قوتوں کو ہراہ راست مجبور یا مائل کرنے کی کوشش کی جاتی، جبکہ مؤخر الذکر کے ذریعہ کسی مجبود یا دیوتا کو وسیلہ بنانے لگا۔ یہ مرحلہ انسان کی ریکارڈ میں لائی گئی تاریخ کے ابتدائی زمانے کا ہے، لیکن اس عبور کی مثالیں ہم موجودہ نہ ہب میں بھی بخوبی دیکھ سکتے ہیں۔

نہ ہب سے سائنس کی جانب عبور کا مرحلہ گزشتہ کوئی آنھہ سو برس سے جاری ہے۔ پار ہوئی صدی کے ماہرین الہیات طبیب، ماہر فلکیات اور روحانی مالک کے مفسر بھی تھے۔ الکیمیا منظم صورت اختیار کر کے کیمیا بنی۔ جو محلولات اور جڑی بوشیاں مانوف افطرت مقاصد حاصل کرنے اور ماورائے انسان قوتوں سے لڑنے کے لیے استعمال ہوتی تھیں وہ انسانی امراض کے علاج میں کام آنے لگیں۔ علم نجوم علم الافقاں بنا، کائنات کی تشریح شروع ہوئی اور دنیا میں انسان کی حیثیت سوال بن گئی۔ صنعتی انقلاب نے ان سوالات کا کچھ حد تک جواب دیا مگر بہت سے نئے سوالات بھی پیدا کیے جیسا کہ ہر نیا دور کیا کرتا ہے۔

جس طرح عہد ساحری کی باقیات نہ ہب میں باقی رہیں اور اب بھی عالمی صورت میں موجود ہیں، اُسی طرح سائنس میں مذہبی رائج العقیدگی قائم رہی۔ لیکن فکری ترقی کا عمل مسلسل آگے کی جانب جاری ہے۔ یہ ترقی اس کتاب میں شامل 100 فلسفیوں کی فہرست پر نظر ڈالنے سے انہی خطوط پر نظر آتی ہے جن کا اور ذکر کیا گیا ہے۔ یعنی نامعلوم سے معلوم اور معلوم سے تجربہ کردہ کی جانب (سحر، نہ ہب اور پھر سائنس)۔

انسان نے ہمیشہ آگے کی جانب ترقی کی ہے۔ بہت سے رجعت پندرہ حضرات تاریخ

کے آگے بڑھنے کے اصول کو مستر کرتے اور اس کا سفر چکردار ہتھی ہیں۔ ان کا مٹھ نظر گھس اپنے کسی "پسندیدہ" مثالی دور کو "بھال" کرنا ہے۔ مگر انسانی تاریخ میں کبھی کوئی واقعہ دو مرتبہ رونما نہیں ہوا۔ زمان و مکان کا فرق ہر واقعے کو مختلف اور میز بناتا ہے۔

انسانی تاریخ کی طرح انسانی فکر بھی زمان و مکان سے منسوب ہے۔ ہمارا نظریہ دنیا "ہمارا" ہے، کسی سابقہ یا آئندہ انسان کا نہیں۔ البتہ ہم ایک تسلسل میں ضرور بند ہے ہوئے ہیں۔ یہی تسلسل، انسان فکر کے کڑی درکڑی آگے کی جانب سفر کا تصور، اس کتاب کی بنیاد ہے۔ اکثر سوال کیا جاتا ہے کہ کیا ہماری تاریخ یا ہماری زندگی میں فلسفہ، غور و فکر اور نظریات کا کوئی عمل دخل یا فائدہ بھی ہے؟ و یہے اگر سوال کرنے والا شخص "ہماری" زندگی کی بجائے "میری" زندگی کہے تو بات کافی حد تک واضح ہو جائے گی۔ لیکن یہ سوال بہر حال کافی عام ہے۔ ایسا ہی ایک سوال یہ بھی ہے کہ کیا کبھی کتب نے انسانی تاریخ کے کسی موز پر ہم کردار ادا کیا ہے، یا کیا علم و فضل نے زندگی کو زیادہ جیتنے کے قابل بنایا ہے؟ "سو عظیم تباہیں" کے مصنف مارٹن سیمور سمعھ نے اس کے جواب میں کہا تھا کہ آج زندگی جس حد تک جیتنے کے قابل ہے وہ کتابوں کی وجہ سے ہی ہے۔ میں یہی رائے فلسفے کے بارے میں رکھتا ہوں۔ آج اگر ہم نیوکلیسٹ تھیا راستعمال نہیں کر رہے تو اس لیے کہ ہمارے عہد کا فلسفہ ایسا کرنے سے روکتا ہے! یہ فلسفہ بہت کمزور کی، مگر انسانی مذاہدوں اور تباہ کن تحریکات کے آگے بند باند ہے ہوئے ہے۔

میوسیں صدی میں دو عالمی جنگوں کے بعد فلسفے کا رجحان واضح طور پر بدلا۔ ان جنگوں نے فرد کے وجود کو خطرے میں ڈال دیا تھا۔ طبیعی اور رنسیاتی دونوں اعتبار سے۔ لہذا انسانی ہستی کوئی سرے سے دریافت کرنے کی کوششیں شروع ہوئیں۔ اسی لیے میں نے یہاں سگمنٹ فرائید اور ولہلم رائنر چیزے مہرین نفیات کو بھی شامل کیا ہے۔ انسان کو دریافت کرنے والا فلسفہ نفیات کہلایا۔ سابقہ صدیوں میں کائناتی اور ہمہ گیر فس کی بات کی گئی، ذہن مطلق اور مطلق عقل موضوع بحث تھی۔ مگر میوسیں صدی کے فلسفے نے مطلق کی بجائے متغیر اور کل کی بجائے جو کوہیت دی۔ ساتھ ہی ساتھ کوئی ایسا معاشرتی نظام تلاش کرنے کی کوشش شروع ہوئی جو انسان کا انسان سے تصادم کم کروے (بلکہ یہ کوشش صنعتی انقلاب کے ساتھ ہم وقوع تھی)، جو زیادہ سائنسی بنیادوں پر انسانی تاریخ کی تفہیم عطا کرے، اور جو عالمی جنگوں کا باعث بننے والی منڈی کی عظیم قوتوں کو منضبط کر سکے۔ میوسیں صدی کے فلسفیوں، مہرین نفیات اور مفکرین کو یہ مقاصد مارکسزم میں

پورے ہوتے نظر آئے۔ مارکسزم تقریباً نصف صدی بعد دو بارہ فلکری و سیاسی قوت بن کر سامنے آیا اور مزید نصف صدی تک موضوع بحث رہا۔ اس میں ترمیم، اضافے، تردید، تنقید اور تشریع فلسفیانہ سرگرمی کا محور رہی۔ برینڈر اسکل، مارشن ہیڈر، ویکنٹھاوسن، ولہلم رائخ، مارکیوزے، کارل ریمنڈ پوپر، آڈورن تھیوڈور، ٹران پال سارتر، الیکٹر کامیو اور مائیکل فوکالٹ اس کی مثال ہیں۔

اکثر نظریاتی اور فلسفیانہ ترقی اداروں کے ساتھ تسلک ہوتی ہے۔ ادارے انجھاط پذیر ہو جانے پر ان کی بنیاد پر قائم نظریات بھی سمارہ ہو جاتے ہیں۔ غالباً مارکسزم کے ساتھ بھی یہی صورت حال پیش آئی۔ البتہ کسی بھی نظریے کی طرح مارکسزم کا ”ابدی ہونا“، بھی سائنسی اصول کے خلاف تھا اور ہے۔ کائنات میں صرف تبدیلی ہی مطلق اصول ہے۔ بیسویں صدی کے نصف آخر میں سرمایہ داری کے فطری نظام نے ہمیشہ، ہر مرحلے پر خود کو نئے حالات کے ساتھ میں ڈھالا۔ شاید تبدیلی کی اس صلاحیت کی وجہ سے ہی اسے ”فطری نظام“ کہا گیا، حالانکہ یہ نہ فطری ہے اور نہ نظام۔ اسے ”نظام“، ”خالقین اور تنقیدگاروں نے بنایا اور ”فطری“ کی حیثیت استھانی طبقے نے دلائی۔

اوپر ظاہر کی گئی آراء سے کافی حد تک واضح ہو گیا ہوگا کہ میں قلنسے اور فلکر کو تاریخی اور سماجی و سیاسی دھارے کا حصہ سمجھتا ہوں، اور اس کتاب کو اسی نقطہ نظر سے پیش کیا۔ ایک اور مرکزی خیال کی وضاحت بھی کرتا چلوں کہ میں نے ہندوستانی فلکر کو بھی نمائندگی دینے کی کوشش کی ہے جس کی وہ بھاطور پرستی ہے۔ فلسفہ کی تقریباً تمام کتب یورپی اور امریکی مصنفین نے لکھی ہیں۔ جس طرح یورپی مورخین نے یورپ کو تاریخ کا محور مان لیا تھا اسی طرح فلسفہ کے مورخین نے بھی ”یورپی“، ”فلکر کو بنیاد بنا لیا۔ [اس کی ایک واضح مثال ولڈ یورانٹ کی ”داستان فلسفہ“ (Story of Philosophy) ہے۔] حتیٰ کہ مورخین فلسفہ کو جس دور میں یورپ میں کوئی فلکری شمع روشن نظر نہ آئی تو اسے ”تاریک دور“ (Dark Ages) کا نام دیا۔ حالانکہ اس وقت ہندوستان اور عرب میں عقلی سرگرمی تیزی سے جاری تھی۔ البتہ اب ہندوستانی فلسفہ کو تحقیق فلسفہ کے طور پر لیا جانے لگا ہے اور اہل مغرب بدھ مت اور جین مت اور یوگ و سائکھی جیسے نظام ہائے فلکر سے شناسا ہوتے جا رہے ہیں۔ اس شناخت کا اظہار مختلف انسائیکلو پیڈیا میں بھی ہوتا ہے۔

فلسفہ کے متعلق اردو میں لکھنے (اور پڑھنے) کی روایت بہت کمزور ہونے کے باوجود مجھے کافی ثابت تنقید کی امید ہے۔ ”روایت کمزور ہونے“ سے مراد یہ ہے کہ فلسفیانہ تحریروں کا بنیادی

ڈھانچہ موجود ہیں۔ یہ ڈھانچہ معیاری اصطلاحات سے مل کر بنتا ہے۔ مثلاً اردو میں Idealism کے لیے تین مقابل اصطلاحات مروج ہیں: مثالیت پسندی، عینیت اور عینیت پسندی۔ Naturalism کے لیے تجھر ہت کے علاوہ فطرت پسندی، فطرت پرستی اور فطرتیت بھی استعمال ہوتی ہیں۔ میں نے کوشش کی کہ کوئی ایک معیاری طریقہ بنایا جایا۔ لیکن ایسا کرنے کی صورت میں نئی اصطلاحات وضع کرنے کی ضرورت محسوس ہوئی۔ مثلاً میں نے آئینہ ملزم کے لیے عینیت کی اصطلاح استعمال کی اور پرستی یا پسندی جیسا لاحقہ کسی بھی اصطلاح کے ساتھ استعمال نہ کرنے کا سوچا۔ لیکن ایسی صورت میں Idealist کا ترجیح سنتیں کرتا پڑ رہا تھا جو کہ اجنبی اور غالباً اردو زبان سے بیگانہ بھی ہے۔ لہذا میں نے عینیت پسند کو ترجیح دی کیونکہ یہ مروج ہے۔ اصطلاحات کو معیاری بنانا اداروں کا کام ہے۔ لیکن ادارے ایسا کرنے میں دلچسپی نہ رکھتے ہوں تو انہیں استعمال کرنے والے لوگوں کو ہی کچھ کرتا پڑے گا۔ میں نے کتاب کے آخر میں اصطلاحات کی ایک فہرست اور اہم ترین کی مختصر تعریف بھی دی ہے۔

یہ کتاب لکھنے میں جن مانذوں سے مدد لی گئی اُن کی فہرست نیچے دی جا رہی ہے:

Encyclopedia Britannica.

Encarta Encyclopedia.

Stanford Encyclopedia of Philosophy

Indian Philosophy in Modern Times, V. Brodov.

Greatest Thinkers of the East, edited by Ian P. McGreal.

Dictionary of Philosophy, edited by M. Rosenthal.

History of Philosophy, Eastern and Western. edited by Radhakarishnan.

100 Most Influential Books Ever Written, Martin Seymour Smith.

The Essentials of Indian Philosophy, M. Hiriyanna.

Story of Civilisation, (Greece), Will Durant.

Story of Philosophy, Will Durant.

[www.marxist.org](http://www.marxist.org)

Internet Encyclopedia of Philosophy.

Wikipedia, the free encyclopedia

Theosophy Library Online - Great Teacher Series

یاسر جواد

لارڈ چوری 2005ء

[yjawad@yahoo.com](mailto:yjawad@yahoo.com)



## 1- برہسپتی

پیدائش: انداز اساتویں صدی ق-م

وفات: انداز اچھٹی صدی ق-م

ملک: ہندوستان

اہم کام: "سورہ"

یقین کیا جاتا ہے کہ برہسپتی چارواک لوكايت مکتبہ کا بانی اور اس کے نو تروں کا مصنف تھا۔ چارواک لوكايت مادیت پند فلسفی تھے۔ تاہم برہسپتی کی مادیت پندی کو صرف اسی مکتبہ تک محدود کر دینا ایک عجیں غلطی ہو گی، کیونکہ اس طرح ہندوستانی مادیت پندی کی وسعت و اہمیت گھٹ جائے گی۔ ہندوستانی فلسفہ کے تقریباً سبھی نظاموں یا مکاتب میں مادیت پندانہ رہ جان خلقی حیثیت رکھتا ہے، بیشوف جدید دور کے معروضی عینیت پند ویدانت مکتبہ فلکر کے۔

یہ برہسپتی ہی حاجس نے قدیم ہندوستانی مادیت پندی کو ممتاز بنایا۔ اس کی زندگی

کے بارے میں ہمیں کچھ معلوم نہیں۔ اُس کی فکر چارواک لوكاپت مکتبہ کے سوتولیں کے ذریعہ ہم تک پہنچی ہے، لہذا ہم یہاں اسی مکتبہ کے نظریات پر بات کریں گے۔

چارواک نے خدا کی موجودگی کے تصور کو مسترد کرتے ہوئے چار عتار کو جوہر تسلیم کیا: مٹی، پانی، آگ اور ہوا۔ انہی عناصر کے امتراجات نے تمام چیزیں اور مادی و روحانی مظاہر فطرت پیدا کیے۔ روح بھی شعور کا حامل ایک جسم ہے، روح کا جسم سے باہر کوئی وجود نہیں۔ شعور غیر شعوری عناصر سے مخصوص حالات میں جنم لیتا ہے۔ شعور مخفی مادی عناصر کو ملائے کے مخصوص عمل کا نتیجہ ہے۔ انسان کی موت سے اُس کا شعور اور روح دونوں فنا ہو جاتے ہیں۔ چھٹی صدی قبل مسیح میں اجیت کیش کمبلی نامی چارواک نے کہا کہ داتا اور بے وقوف دونوں ہی اپنے جسم سیست فنا ہو جاتے ہیں اور موت کے بعد ان کا کوئی وجود نہیں رہتا۔

چارواک نے مذہبی توهہات کو مسترد کیا جو لوگوں کو عالم اور اتحصال کا خکار رکھتی ہیں، اور حس اور اک کے نتیجے کے طور پر ان کے نظریہ بصیرت کی مخالفت کی۔ یہ مجہول حسیت کا نقطہ نظر یقیناً کچھ کمزور پہلو رکھتا تھا۔ حیات اور ادراکات کو علم کا واحد مأخذ تسلیم کرتے ہوئے چارواک یہ بھول گئے کہ اور اک میں حیاتی اور استدلالی عناصر کا ایک جدی لایتی اتحاد پایا جاتا ہے۔ انہوں نے انسان کی اور اکی سرگرمی کو مجرد سوچ کی صورت میں غیر درست یا باہر صورت غیر معتبر سمجھا۔ چارواک نے کہا کہ ذہن (یعنی مجرد سوچ) کا حیات اور ادراکات کے بغیر کوئی وجود نہیں۔ قفسیے اور تمشیلات صرف تجھی ممکن ہیں جب اُن کی بنیاد حیاتی ذرائع سے حاصل کردہ ذہن پر ہو۔ نیز، مجرد استدلالی سوچ (یعنی ذہن) حیاتی اور اک کی فراہم کردہ معلومات میں کوئی اضافہ نہیں کر سکتی۔ بے الفاظ دیگر وہ مظاہر کی تفہیم سے جوہر کی تفہیم کی جانب عبور کی جدیلیات کو شناخت کرنے میں ناکام رہے۔

تاہم یہ بات ذہن میں رکھنی چاہیے کہ چارواکوں کا اصل مقصد برہمن مت کی آئندیوالی کے زور دار حملے سے نہ مبتا تھا۔ مادیت پسندی کے مخالفین (زیادہ تر برہمن پر وہت) نے صرف مادیت پسند فلسفیوں کی سرکوبی کرتے بلکہ ان کی تحریروں کو نذر آتش بھی کر دیتے تھے۔ اس لیے چارواک لوكاپت کی زیادہ تر مادیت پسندان تلف ہو گئیں۔ اب ہمیں مادیت پسندوں کے نظریات صرف مخالفین کی تردیدی تحریروں میں ہی ملتے ہیں۔

چارواک مادیت پسندی عینیت پسندانہ اور مذہبی نظریات کے خلاف برہا راست تنقید سے متصف ہے۔ ان کا مقصد کوئی باقاعدہ نظام فکر مرتب کرنے کے بجائے مغض برہنی آئینہ یا لوہی کی تردید کرنا ہی نظر آتا ہے۔

چارواک لوکا بیت کے نظریات کو مندرجہ ذیل نکات میں بیان کیا جا سکتا ہے:

○ تمام ہستی کی بنیاد چار مادی عناصر (مہا بھوت) پر ہے: آگ، مٹی، پانی اور ہوا۔ یہ عناصر بے ساختہ انداز میں مستعد ہیں، اور ان کے اندر غلظی طور پر اپنی ایک قوت (سوہنہا) پائی جاتی ہے۔

○ صرف ”یہ دنیا“ (لوک) موجود ہے؛ کوئی پرلوک یا حیات بعد الموت نہیں ہوگی؛ یعنی انسان کی موت کے بعد اُس کی زندگی نہ تو ”وہاں“ برہمن۔ آتما دنیا میں جاری رہے گی، اور نہ ہی ”یہاں“ زمین پر دوبارہ قائم ہوگی۔

چارواک کہتے ہیں:

جب تک زندہ ہو، خوشی خوشی زندگی گزارو،  
موت کی مثالی آنکھ سے کسی کو بھی مفر نہیں؛  
جب ایک مرتبہ تمہارا یہ بدن جلا دیا جائے تو  
یہ دوبارہ واپس کیسے آ سکتا ہے؟

انہوں نے اس مذہبی قضیے پر تنقید کی کہ ”شعور لاقافی روح کی ملکیت ہے“، اور اصرار کیا کہ انسان کے ساتھ ہی اُس کا شعور بھی فنا ہو جاتا ہے، جبکہ خود انسان چار بندیا دی عناصر میں منتشر ہو جاتا ہے۔ ان کے مطابق انسان چار عناصر سے مل کر ہنا ہے، اور موت آنے پر یہ چار عناصر اپنے اپنے مآخذ میں لوٹ جاتے ہیں۔

○ کوئی مافوق الفطرت (الوہی) قوتیں موجود نہیں۔ خدا غریبوں کو دھوکا دینے کے لیے امیروں کا وضع کرده فریب ہے۔ چارواک کا خیال تھا کہ برہمن مت بھی دیگر مذاہب کی طرح نقصان دہ اور ناممکن الثبوت ہے، کیونکہ یہ غریبوں کی توجہ اور طاقت کو خیالی دیوتاؤں کی عبادت کرنے، نامعلوم قوتیں کو نذر آنے

چڑھانے اور فضول و عطا سنتے وغیرہ کی جانب لگادتا ہے۔ نہ ہی تحریریں مادی مقاصد رکھنے والے افراد کے مخصوص گروہ کی تخلیل یا زیوں پر مبنی ہیں۔

- کوئی روح موجود نہیں۔ یعنی نہ ہی مسالک اور فلسفیوں کی بیان کردہ روح۔
- یہ سوچ کی الہیت کا حامل مادہ ہے اور اس کا مادے سے علیحدہ کوئی وجود نہیں۔
- قانون کرم (یعنی اچھے و نئے اعمال کی جزا اوسرا) نہ ہب کے پیروکاروں کی اختراع ہے جسے عینیت پسند فلسفیوں نے بھی استعمال کیا۔ اس دنیا میں برائی کا تآخذ معاشرے میں موجود ظلم و نا انصافی میں تلاش کرنا چاہیے۔

فطرت کے علم کا واحد منجح حیاتی اور اک ہے۔ صرف براہ راست اور اک (حوالہ خبر کے ذریعے) ہی انسان کو حقیقی علم (پریکشا) دیتا ہے۔ صرف اسی چیز کا وجود ہی جو براہ راست طور پر قابل اور اک ہو۔ ناقابل اور اک چیز وجود نہیں رکھتی۔ ”ناقابل اور اک“ سے چاروں کی مراد خدا، روح، آسمانی پا و شاہت وغیرہ جیسے نہ ہی ”جو اہر“ ہیں۔

چاروں کوں کے مطابق حیاتی اور اک دو قسم کا ہو سکتا ہے۔۔۔ خارجی اور داخلی۔ داخلی اور اکات استدلال (منوں) کی فعالیت سے پیدا ہوتے ہیں۔ خارجی اور اکات پانچ حیاتی اعضاء کی فعالیت کے ساتھ مر بوط ہیں۔ چنانچہ خود علم کی بھی دو اقسام یا صورتیں ہیں: پہلی قسم کا علم حیاتی اعضاء اور خارجی دنیا کی اشیاء کے درمیان رابطے کا نتیجہ ہے۔ دوسری قسم کا علم حیاتی ڈینا کی بنیاد پر ڈینی سرگرمیوں سے حاصل ہوتا ہے۔

اگرچہ دھلی دور کے اختتام تک چاروں اک مکتبہ فکر غالب ہو چکا تھا، لیکن اس کے نظریات دیگر فلسفیوں اور مکاتب میں سرایت کر گئے۔ سانکھیہ نظام فکر کی مادیت پسندی کافی حد تک برہمنی اور دیگر چاروں اک مفکرین سے فیض یا ب نظر آتی ہے۔





## 2- زرتشت

پیدائش: 628 قبل مسح (امدازا)

وفات: 551 قبل مسح (امدازا)

ملک: فارس

اہم کام: "بہجن اور نظمیں"

قدیم فارسی مذہبی مصلح زرتشت کو ایک پیغمبر اور زرتشت مت کا بانی قرار دیا جاتا ہے۔ اس کے دور کے بارے میں آراء میں بے پناہ تفاوت ہے۔ انکارنا انسائیکلو پیڈیا میں کچھ محققین کی تینی رائے درج ہے کہ وہ 1750 اور 1500 قبل مسح یا 1400 اور 1200 قبل مسح کے درمیان گزر ہے۔ البتہ انسائیکلو پیڈیا بریٹائز کا نے فارسی روایت کو بنیاد بنا یا جس کے مطابق اس کی تاریخ پیدائش اور وفات مندرجہ بالا ہی ہے۔

زرتشت کو مذاہب عالم کی تاریخ میں دو وجہ کی بنار پر توجہ حاصل رہی۔ ایک طرف وہ ایک داستانی شخصیت ہن گیا جس کا تعلق مشرق قریب اور میانی دنیا کی دور (300 ق م 308) کی

میڈی ای ٹرینینگ دنیا کی سحری رسم اور عقیدے کے ساتھ بہت گہرا تھا۔ دوسری طرف اس کے ہاں ملنے والے خدا کے وحداتی تصور نے مذہب کے جدید مورخین کی توجہ حاصل کی جنہوں نے زرتشت کی تعلیمات اور یہودیت و عیسائیت کے درمیان رواطہ کا ذکر کیا۔ اگرچہ فارسی یا زرتشتی فکر کے یونانی، رومان و یہودی فکر پر عین اثرات کے دعووں کو مسترد کیا جاسکتا ہے، لیکن زرتشت کے مذہبی نظریات کے ہمہ گیر اثر کو تسلیم کرنا ناگزیر ہے۔

زرتشت مت کے طالب علم کو اس کے بانی کے حوالے سے متعدد مسائل کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ ایک سوال یہ ہے کہ زرتشت مت کا کون سا حصہ زرتشت کے قبائلی مذہب سے ماخوذ ہے اور کون سا حصہ اس کے خیالات اور تخلیقات مذہبی جمیعیں کے تینجی میں نیا پیدا ہوا۔ ایک اور سوال یہ اٹھایا جاتا ہے کہ بعد میں ساسانی دور (224ء تا 651ء) کا زرتشتی مذہب ”مزدیت“ کس حد تک زرتشت کی اصل تعلیمات کی عکاسی کرتا ہے۔ تیسرا سوال کا ذکر کر دینا بھی بھل ہو گا؛ کہ اوتا، گا تھائیں اور فارسی پہلوی کتب کے علاوہ مختلف یونانی مصنفوں کی کتب زرتشتی خیالات کی کس حد تک نمائندگی کرتی ہیں۔

زرتشت کی زندگی کے متعلق تفصیلات محض قیاسی ہیں۔ زرتشتی روایت کے مطابق وہ ”سکندر اعظم سے 258 سال قبل گزرا ہے۔“ سکندر نے ایکمیوں کا دارالحکومت پری پول 330 قبل مسیح میں فتح کیا تھا۔ اسی دور کو بنیاد مان لیا جائے تو زرتشت نے 588 قبل مسیح میں وشتابپ (جو بحیرہ ارال کے جنوبی علاقے کو رسمیا کا پادشاہ تھا) کا مذہب تبدیل کیا۔ روایت کے مطابق اس موقع پر زرتشت کی عمر 40 سال تھی، لہذا اس کی تاریخ پیدائش 628 قبل مسیح بنی ہے۔ اس کا تعلق شہسواروں کے ایک گھرانے سے تھا اور وہ تہران کی نواحی بستی رئے میں پیدا ہوا۔ اس کا آبائی علاقہ ابھی تک شہر نہیں بناتا اور وہاں کی میشیت کا انحصار مویشی پالنے پر تھا۔

زرتشت نے گاہے بگاہے جملے کرتے رہنے والے خانہ بدشوشوں کو ”جھوٹ کے پیروکار“ کہا۔ ذرائع کے مطابق زرتشت غالباً ایک پروہن تھا۔ اہورا مزد والی دانا آقا کی جانب سے الہام ہونے کے بعد زرتشت نے خود کو الوہی صداقت کا پیغام برخیال کرنا شروع کر دیا۔ علاقے کے سول مذہبی حکام نے بدیہی طور پر اس کی خالفت کی۔ الہام کی صداقت پر پورا یقین ہوتے ہوئے بھی اس نے قدیم کثرت پرست فارسی مذہب پر ایمان قائم رکھا۔ البتہ اس

نے اہورا مزدا کو لفاظیت اور مسرت کا وعدہ کرنے والی انصاف کا بادشاہت کے مرکز میں رکھا۔ اگرچہ زرتشت نے مروج سماجی و اقتصادی اقدار کی بنیاد پر قدیم فارسی مذہب میں اصلاح کرنا چاہی، لیکن اس کے اولین مخالف وہ لوگ تھے جنہیں وہ جھوٹ کے پیروکار کہتا ہے۔ اعلیٰ ترین اور پرستش کے قابل واحد دیوتا اہورا مزدا زرتشت کی تعلیمات کا محور ہے۔ گاتھاؤں کے مطابق وہ آسمان اور زمین یعنی مادی اور روحانی دنیا کا خالق ہے، وہ نور اور ظلمت کا آخذ، مختار کل قانون و ہندوستانی دیدوں میں ملنے والی کثرت پرستی زرتشت کے ہاں بالکل نہیں ملتی۔ مثلاً گاتھاؤں میں اہورا مزدا کے ساتھ حکومت میں شریک کسی دیوی کا ذکر نہیں۔ اہورا مزدا کے گرد چہ یا سات ہستیوں کا حلقہ ہے جنہیں اوستا میں ایمیش سپینجا (فیض رسال لاقانی) کہا گیا۔ ساری گاتھاؤں میں ایمیش سپینجا کے نام بار بار آتے ہیں اور غالباً انہیں زرتشت کی قلکار اور تصویر دیوتا کا نامانندہ قرار دیا جا سکتا ہے۔

گاتھاؤں کے الفاظ میں اہورا مزدا سپینجا مینیو (روح مقدس)، آشادہشتا (انصاف، صداقت)، وہ ہونا (راست سوچ) اور ارتی (بھگتی) کا باپ ہے۔ اس گروپ کی دیگر تین ہستیوں کو اہورا مزدا کی خوبیوں کی تجسم بتایا جاتا ہے۔ کھشتر اویریہ (قابل خواہش سلطنت)، ہورا وات (بہہ گیریت) اور امیرے تت (لafa نیت)۔ تاتھم یہ امکان مسٹر نہیں ہوتا کہ یہ سب اہورا مزدا کی تخلیق ہے۔ ان ہستیوں میں جسم اچھے وصف اہورا مزدا کے پیروکاروں کے لیے بھی قابل تخلیق ہیں۔ اس کا مطلب ہوا کہ انسان اور دیوتا دونوں کے لیے ایک ہی جسمے اخلاقی اصول ہیں۔ زرتشت مت کا ایک نہایت اہم معادی یا تی (Eschatological) پہلو کھشتر کے تصور میں واضح ہے جو کہ مستقبل کی قابل خواہش بادشاہت ہے۔

زرتشت کی تعلیمات کی وحدانیت میں ایک شانیت (Dualism) کی وجہ سے کچھ گڑ بڑ پیدا ہوتی ہے: اہورا مزدا کا ایک مخالف اہرمن بھی ہے جو برائی یا شر کا نامانندہ ہے اور اس کے پیروکار بھی بد ہیں۔ اس اخلاقی شانیت کی ہڑیں زرتشتی تکوینیات (Cosmology) میں ہیں۔ اس نے تعلیم دی کہ ابتداء میں دور و حوال کا ملاپ ہوا جو "زندگی یا غیر زندگی" کو اپانے میں آزاد تھیں۔ اس حق اختیار نے ایک خیر اور شر کے اصول کو جنم دیا۔ حق و انصاف کی سلطنت کا تعلق

## فلسفیوں کا انسانیکلوب ہدھنا

اول الذکر اور جھوٹ کی سلطنت کا تعلق موخر الذکر سے ہے۔ تاہم وحدانیت کا تصور تکوینیاتی اور اخلاقی شناخت پر غالب ہے کیونکہ اہورامزدا دونوں روحوں (خیر اور شر) کا باپ ہے۔

اہورامزدا انجام کارمیش سپینخا کے ساتھ مل کر روح شر کا خاتمہ کر دے گا: کائناتی اور اخلاقی دوئی کے خاتمے پر دلالت کرنے والا یہ پیغام زرتشت کی مرکزی نہیں ہی اصلاح معلوم ہوتا ہے۔ اُس کا پیش کردہ وحدانیت پر ستانہ حل پر اپنی کثر شناخت سے ہی رجوع کرتا ہے۔ تاہم ایک بعد کے دور میں ثانی اصول زیادہ شدید صورت میں دوبارہ ظاہر ہوا۔ اس مقصد کی خاطر اہورامزدا کی جیشیت بھی اُس کے خلاف اہرمن کے برادر کر دی گئی۔ ابتدائے آفرینش میں دنیا خیر اور شر کی سلطنت کے درمیان بھی ہوئی تھی۔ ہر انسان کو ان دونوں میں سے ایک کا انتخاب کرتا ہے۔۔۔ اہورامزدا اور اُس کی حکومت یا اہرمن۔ بھی اصول روحانی ہستیوں پر بھی لاگو ہوتا ہے جو اپنی اختیار کر دہ را ہوں کے مطابق ہی اچھی یا بُری ہیں۔ انسان کی آزادی اختیار کا مطلب ہے کہ وہ اپنے مقدار کا خود مددار ہے۔ نیک انسان اپنے اچھے اعمال کے ذریعہ ابدی انعام یعنی لا قانیت اور وصال حاصل کرتا ہے۔ جھوٹ کی راہ اختیار کرنے والے کو اپنے ضمیر کے علاوہ اہورامزدا سے بھی سزا ملی ہے۔ یہ تصور کافی حد تک عیسائیوں کے تصور دوزخ سے ملتا ہے۔ اوستا کے مطابق ایک مرتبہ دونوں میں سے ایک راہ منتخب کر لی جائے تو اپسی کی کوئی صورت نہیں۔ لہذا دنیا و مخالف وہڑوں میں بھی ہوئی ہے جن کے ارکان دو مخارب سلطنتیں ہیں۔ اہورامزدا کی طرف بستیاں بنانے والے گلہ بان یا کسان ہیں جو ایک مخصوص ہماجی نظام میں رہتے اور اپنے مویشیوں کا خیال رکھتے ہیں۔ جھوٹ کے پیروکار چور صفت خانہ بدوش ہیں۔۔۔ منظم زراعت اور گلہ بانی کے دشمن۔

گا تھاؤں میں سے متعدد زرتشت نے لکھی تھیں۔ ان میں جا بجا تصور محادیات ملتا ہے۔ موت کے بعد انسان کے لیے نظر مقدر کا حوالہ تقریباً ہر صفحے پر دیا گیا ہے۔ زرتشت کے مطابق دنیا میں ہماری حالت ہی موت کے بعد کی حالت کا تعین کرتی ہے۔ اگلی زندگی میں اہورامزدا اچھے فعل، اچھی گفتار اور اچھی سوچ کو انعام دے گا اور برے فعل بری گفتار اور بری سوچ کو سزا سے دوچار کرے گا۔ مرنے کے بعد ہر انسان کی روح "صلے کے پل" سے گزرتی ہے جس کی جانب ہر کوئی خوف اور پریشانی کے ساتھ دیکھتا ہے۔ اہورامزدا کی جانب سے

فصلہ نئے جانے پر نیک روحیں ابدی صرفت اور نور کی سلطنت میں داخل ہوتی ہیں جبکہ بڑی روحیں کو خوف اور ظلمت کے خطوں میں پھینکا جاتا ہے۔ تاہم زرتشت نے دکھائی دینے والی دنیا کے لیے ایک اختیاری دور کا بھی اعلان کیا ہے۔۔۔ ”جنتیں کا آخری موڑ۔“ اس آخری مرحلے میں اہرمن کا خاتمہ ہو گا اور دنیا پر صرف نیک انسان آباد ہوں گے۔ زرتشت نے آگے چل کر مردوں کے دوبارہ زندہ ہونے کا عقیدہ اختیار کیا۔ وشتاب کو اپنا پیر و کار بنا نے کے بعد زرتشت بادشاہ کے دربار میں ہی رہا۔ دیگر حکام نے بھی مذہب تبدیل کیا اور زرتشت کی ایک بیٹی نے بادشاہ کے وزیر طہہ اسپ سے شادی بھی کی۔ روایت کے مطابق زرتشت 77 برس کی عمر تک زندہ رہا (551 قم)۔ اُس کی موت کے بعد بہت سی حکایات اُس سے منسوب ہو گئیں۔ ان کہانیوں کے مطابق زرتشت کے پیدا ہونے پر ساری فطرت شاد ہوئی اور اُس نے کئی قوموں میں تبلیغ کی، مقدس آگیں روشن کیں اور ایک مقدس جنگ بھی لڑی۔ اُسے پردوہتوں، جنگجوؤں اور زراعت کاروں کے لیے ایک ماذل کے ساتھ ساتھ ماہر دستکار اور شفا دہنہ کے طور پر بھی دیکھا گیا۔

مغربی فلک پر زرتشت کے الفاظ کا اثر واضح ہے کیونکہ افلاطون، اسٹو اور فیٹا غورث نے اُس میں گھری دلچسپی لی تھی۔ دیگر یونانیوں اور روم مصنفوں نے بھی زرتشت کو مغربی دانش اور سحر کا بانی پیغمبر خیال کیا۔ بعد میں یہودیوں اور عیسائیوں کا زرتشتیوں سے تعلق قائم ہونے پر بدوہوں، فرشتوں، حیات بعد از موت اور جنت و دوزخ کے متعلق یہودی و عیسائی اعتقادات کی ترتیبی زرتشت کے واضح اثرات لیے ہوئے ہے۔





### -3- تھیلیس آف ملیتیس

پیدائش: 625 قبل مسح (انداز)

وفات: 546 قبل مسح

ملک: یونانی

اہم کام: معدوم تحریریں

یونانی فلسفی تھیلیس 620 قبل مسح کی دہائی کے دوران آیونیا کے شہر ملیتیس میں پیدا ہوا۔ اُسے ستر اطاسے پہلے کے ”سات دانہ آدمیوں“ میں سے ایک خیال کیا جاتا ہے۔ تھیلیس کے فلسفہ اور سائنس کا مرکزی مآخذ اس طوائے پہلا ایسا شخص قرار دیتا ہے جس نے مادے کے بنیادی سرچشمتوں پر تحقیق کی اور یوں فطری فلسفہ کے مکتبہ کی بنیاد رکھی۔ تھیلیس اپنے نظریہ کائنات کی وجہ سے مشہور ہے جس میں پانی تمام مادے کا جوہ ہے اور زمین ایک وسیع و عریض سمندر کی سطح پر تیرتی ہوئی چھٹی تھاںی ہے۔

تھیلیس کی کوئی تحریر باقی نہیں پہنچی، لہذا اُس کی کامیابیوں کا اندازہ لگانا مشکل ہے۔

”سات دانا آدمیوں“ میں اُس کی شمولیت کے نتیجے میں بہت سے اقوال و افعال اُس سے منسوب ہو گئے، مثلاً ”خود کو جانو۔“ مورخ ہیرودوٹس کے مطابق تھیلیس ایک عملی ریاست کا رہتا جس نے اس بھائی خلے کے آپویانی شہروں کی فیڈریشن بنانے کی تجویز دی۔ شاعر کالی ماسک نے ایک روایت کے متعلق لکھا کہ تھیلیس نے جہاز رانوں کو ہدایت کی تھی کہ وہ ذبیح اکبر کے بجائے ذبیح اختر سے رہنمائی لیں۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اُس نے اپنے جیو میٹری کے علم کی مدد سے اہرام مصر کی پیاس کی اور سمندر میں بحری چہازوں اور ساحل کا درمیانی فاصلہ ناپا۔ اگرچہ یہ کہانیاں غالباً فرضی ہیں، لیکن ان سے تھیلیس کی شہرت کا اندازہ ضرور کیا جاسکتا ہے۔ فلسفی شاعر ٹیونفیز نے دعویٰ کیا کہ تھیلیس نے اُس سوچ گرہن کی پیش گوئی کر دی تھی جس کی وجہ سے یہ دیا کے بادشاہ ایامیں اور میریہ دیا کے بادشاہ سائیکس اس کی جنگ رُک گئی (28 مئی 585 قم)۔

تھیلیس کو جیو میٹری کے پانچ کلیوں کا دریافت کننہ قرار دیا گیا ہے: (1) کہ دائرے کا نصف قطر اسے دو برابر حصوں میں تقسیم کرتا ہے۔ (2) کہ ایک مثلث میں آئندے سامنے والی دو برابر اطراف کے زوایے برابر ہوتے ہیں۔ (3) کہ ایک سیدھی لائسون کو قطع کرنے والے خلے کے متصاد زاویے برابر ہوتے ہیں۔ (4) کہ ایک نئم دائرے میں بنایا گیا زاویہ (Inscribed) قائم زاویہ ہوتا ہے۔ اور (5) کہ مثلث کا تین اس وقت ہوتا ہے جب اس کی پیس (Base) اور پیس کے دو زاویے معلوم ہوں۔ تاہم ریاضی کے شعبے میں تھیلیس کی کامیابیوں کے متعلق کوئی قطعی رائے قائم کرنا مشکل ہے کیونکہ قدیم دور میں مشہور دانا لوگوں کو ہی اکثر کامیابیوں کا ذمہ دار قرار دے دیا جاتا تھا۔

فطری فلسفیوں کے سلسلے میں تھیلیس کا نمبر سب سے پہلے آتا ہے۔ مادے کی نوعیت اور اس کی بے شمار صورتوں میں قلب ماہیت کا سلسلہ ان فلسفیوں کے پیش نظر ہا۔ اپنے قصیے کو بادوثقی بنانے کی خاطر تھیلیس کے لیے اس امر کی وضاحت کرنا ضروری تھا کہ ساری موجودات کا ظہور پانی میں سے کیسے ہوا اور وہ دوبارہ اپنے آخذ میں واپس کیسے جائیں گی۔ تھیلیس کے مطابق پانی کائنات میں شامل چیزوں کی صورت اختیار کرنے کی قوایت رکھتا تھا۔ ”Timaeus“ میں افلاطون ایک دوری عمل بیان کرتا ہے۔ یہاں ایک تھیوری کا ذکر ملتا ہے جو غالباً تھیلیس کی تھی۔ اُس نے بخارات بننے کے عمل کا مشاہدہ کیا ہوگا۔ اس طور پر اس کا انداز

میں بات کرتا ہے: ”تمیس کہتا ہے کہ چیزوں کی فطرت پانی ہے۔“

یہ سوال بہت اہمیت کا حامل ہے کہ تمیس نے اپنی تصوریز میں دیوتاؤں کو کوئی کردار دیا تھا اپنیں۔ اس طوکے مطابق: ”تمیس نے بھی اپنے خیالات کو ثابت کرنے کی خاطر اس مفروضے کو استعمال کیا کہ ایک لحاظ سے روح حرکت کی علت ہے، کوئنکہ وہ کہتا ہے کہ پتھر (مغناٹس یا lodestone) لوہے کو حرکت دینے کی وجہ سے روح کا حامل ہے۔۔۔ پکھ لوگوں کی رائے میں روح ساری کائنات پر بحیط ہے۔ شاید اسی لیے تمیس نے یہ نقطہ نظر اپنالیا کہ ہر چیز دیوتاؤں سے بھری ہوئی ہے۔“ اس اقتباس میں ”پکھ لوگوں“ سے مراد یوں ہیں: دینا قریطس، ڈایوجیز، ہیرا کلیس اور الکامیون ہیں جو تمیس کے بعد آئے۔ انہوں نے تمیس کا یہ نظریہ تبدیلیوں کے ساتھ اپنالیا کہ روح حرکت کی علت ہے اور ساری کائنات کو قائم رکھتی اور جان دار بنتی ہے۔ اس طوکے مطابق اس پربات کی اس سے اصل معاملہ ابھام کا شکار ہو گیا۔ ہم نہیں جانتے کہ اس طوکے مطابق بنا دیا پر یہ نظریہ تمیس سے منسوب کیا کہ تمام چیزیں دیوتاؤں سے بھری ہوئی ہیں۔ لیکن کچھ تحقیقین کے خیال میں اس طوکے ایسا کیا۔ البتہ یہ خیال درست نہیں۔ تمیس نے پرانے دیوتاؤں کو مسٹر دیکھا تھا۔ سقراط نے ”Apology“ میں اجرام فلکی کو دیوتا بتایا اور شاندیعی کی کہ عام تفہیم کے مطابق انہیں ہی دیوتا کہا جاتا تھا۔

تمیس فلسفہ کے ایک نئے مکتبہ کا بانی تھا۔ ملیٹس کے رہنے والے دو اور افراد اتنا کسی مادر اور انا کسی میز نے بھی کائنات کی تفہیم کے حوالے سے سوالات اٹھائے۔ تیوں کا دور تقریباً ایک ہی تھا۔ انہوں نے مل کر ملیٹسی مکتبہ فکر تکمیل دیا: وہ بھی مادے کی فطرت اور تبدیلی کی نوعیت پر غور و فکر کرتے رہے، لیکن ہر ایک نے زمین کا سہارا ایک مختلف چیز کو قرار دیا۔ غالباً وہ تیوں آپس میں بحث مباحثہ اور ایک دوسرے پر تقدیم بھی کرتے تھے۔ ان کے درمیان ایک انوکھا تعلق نظر آتا ہے۔ غالباً ملیٹسی مکتبہ میں فروغ پانے والا تقدیمی طریقہ کار تمیس نے ہی شروع کیا۔

تمیس پہلا شخص ہے (ہماری دستیاب معلومات کے مطابق) جس نے اس طور پر یا انسانیت کی بجائے مادی بنا دیوں پر فطری مظاہر کی توضیحات پیش کیں۔ اس طور پر یا انسانیت ہستیوں کو کوئی کردار نہ دینے کی وجہ سے تمیس کی تصوریز کو بہ آسانی مسٹر دیکھا جا سکتا تھا۔ لہذا اس کے

مفردات پر سائنسی انداز میں تغییر ہوئی۔ تھیلیس کی میراث کے نہایت قابل ذکر پہلو مندرجہ ذیل ہیں: جتو یے علم برائے علم؛ سائنسی طریقہ کارکی ترقی؛ عملی طریقوں کو اپنانا اور انہیں عمومی اصولوں کا روپ دینا۔ چھٹی صدی قبل مسیح میں تھیلیس نے سوال اٹھایا: ”کائنات کا بنیادی جوہر (ماہ) کیا ہے؟“ یہ سوال ہنوز جواب طلب ہے۔

تھیلیس کی اہمیت اس امر میں مضمون ہے کہ اس نے پانی کو اساسی جوہر کے طور پر منتخب کیا اور علوتوں کو دیوتاؤں کی بجائے فطرت کے اندر کھو جا۔ اس نے اسطورہ اور استدلال کی دنیاؤں کے درمیان پل ہنایا۔





## 4- وردھمان مہاویر

پیدائش: 599 قبل مسح

وفات: 527 قبل مسح

ملک: ہندوستان

اہم کام: جین مت کا فلسفہ

وردھمان مہاویر جین مت کے 24 تیرھنکر دل (پیغام بروں) میں سے آخری تھا۔ اُس نے جین راہ بانہ برادری میں اصلاح کی۔ جیوں کے دو بڑے فرقوں شویتا مبر (سفید پختے والے) اور دیگا مبر (آسمانی ملبوس والے، یعنی برہنہ) کی روایات کے مطابق مہاویر نے دنیاوی زندگی کو ترک کر کے کٹھن ریاضت کی راہ اپنائی اور کیو لیہ (بصیرت) حاصل کی۔ مہاویر نے تمام حالات میں عدم تشدد (اہم) اور تیاگ کے ”پانچ وعدے“ (مہاورت) قبول کرنے پر زور دیا۔

اگر چہ روایت کے مطابق مہاویر 599 قبل مسح میں پیدا ہوا، لیکن بہت سے محققین کو

لیقین ہے کہ وہ اس سے تقریباً ایک صدی پہلے دنیا میں آیا تھا۔ اس طرح وہ مہا تباہدہ کا ہم عصر بنتا ہے۔ مہا ویرا ایک کشتري خاندان کا پیٹا تھا۔ اس نے کشتري کنڈ گرام ویشالی (موجودہ بہار میں) کے مقام پر جنم لیا۔ بدھ مت اور جین مت دونوں کا احیا اسی علاقے سے ہوا۔ مہا ویرا کا باپ سدھارنگھنست یا جناتری نامی قیلے کا حکمران تھا۔ ایک روایت کی رو سے اس کی ماں دیوانند پرہمن خاندان سے تھی۔

ساقوئیں تا پانچویں صدی عیسوی کا دور ہندوستان میں زبردست عقلی، فلسفیانہ مذہبی اور سماجی فعالیت سے بھر پور تھا۔۔۔ ایک ایسا دور جس میں کشتریہ ذات کے افراد نے برہمنوں کے ثقافتی غلبے کی مخالفت کی۔ بالخصوص بڑے پیمانے پر ویدک قربانیوں (یاجنا) کی مخالفت بڑھ رہی تھی جن میں بے شمار جانوروں کو ہلاک کیا جاتا۔ آواگوان (سمار) کے عقیدے میں جانوروں اور انسانوں کو جنم، موت اور دوبارہ جنم کے ایک ہی چکر میں مر بوط سمجھا جاتا تھا۔ اس عقیدے کی مقبولیت کے باعث بہت سے لوگوں کو جانوروں کی ہلاکت ناگوار لکھنے لگی۔ معاشی عوامل نے بھی نظریہ اہماسا کے فروغ کو بڑھا دیا ہوگا۔ برہمن مخالف فرقوں کے رہنماؤں کو لادیں قرار دیا جائے لگا۔ مہاوار اور اس کا ہم عصر گوتم بدھ اس تحریک کے دو عظیم ترین رہنما تھے۔

بیویوں کے دو فرقے مہا ویری کی زندگی کی تفصیلات کے بارے میں اختلاف رکھتے ہیں۔ بدیکی طور پر مہا ویری کی پروش ناز دعم کے ماحول میں ہوئی۔ لیکن چھوٹا پیٹا ہونے کے ناتے وہ قبیلے کی قیادت کا وارث نہ بن سکا۔ 30 برس کی عمر میں کشتیریہ ذات کی ایک عورت سے شادی کرنے اور ایک بیٹی کا باپ بننے کے بعد مہا ویری نے دنیا چھوڑ دی اور بھکشوں بن گیا۔ اس نے ایک برس تک صرف چھوٹی لگوٹی پینے رکھی، لیکن بعد میں بالکل برہنہ گھونے لگا اور اپنے پاس کوئی بھی چیز نہ رکھی، حتیٰ کہ خیرات وصول کرنے یا پانی پینے کے لیے ایک سکھول بھی نہیں۔ وہ کیڑے مکوڑوں کو اپنے جسم پر آزادی سے چڑھنے اور کامنے کی اجازت دیتا اور ہڑے صبر سے درد سہتا۔ لوگوں نے اکثر اس کی برہنگی اور گندگی کی وجہ سے اُسے مارا پیٹا لیکن وہ بھی حرفاً شکایت اپنی زبان پر نہ لایا۔ وہ مختلف جگہوں پر زندگی گزارتا اور شب و روز ریاضت کرتا رہا۔ تمام باعث گناہ سرگرمیوں سے اجتناب کی کوشش کرتے ہوئے اس نے بالخصوص کسی بھی نوع حیات کو گزند پہنچانے سے دامن بچایا اور یوں عدم تشدد یا اہم سا کاظمیہ پیش کیا۔ وہ اکثر فاقہ

کرتا اور سارا سال سرگرد ای رہتا۔ لیکن موسم برسات، دیپات اور قصبات میں گزارتا۔ 12 سال طویل کھن ریاضتوں کے بعد اسے کیوں یعنی بصیرت کی اعلیٰ ترین سطح حاصل ہوئی۔ تب اسے جیتا (فاتح) اور مہا ویر (عظم ہیر) کے لقبات ملے۔ اس کی باقی ساری زندگی اپنے پیروکاروں کو تعلیم و ہدایت دینے اور سابقہ 23 تیر تھنکروں کے جتنی عقیدے کو کامل صورت دینے میں صرف ہوئی۔ وہ پاوا بھار میں فوت ہوا۔

مہا ویر کی تعلیمات جن ملت کے بنیادی عقائد کی شکل میں ہم تک پہنچی ہیں۔ جن ملت کی تاریخ کا ایک اہم مرحلہ تیری صدی قبل مسیح میں آیا جب اس کے دو فرقے ۔۔۔ دیگا مبر اور شوہناب مبر ۔۔۔ بن گئے۔ اول الذکر لباس سمیت ہر قسم کی دنیاوی املاک کے تیاگ کا حامی تھا جبکہ موئخ الداڑ کرنے سفید چند پہنچنے کی راہ اپنائی۔ ان کے درمیان یہ امتیاز آج بھی موجود ہے، اگرچہ دیگا مبر عوام کے سامنے آتے وقت لباس پہن لیتے ہیں۔ بیز دیگا مبروں نے عورتوں کو اپنی جماعت میں شامل کرنے کی مخالفت کی کیونکہ ان کے مطابق عورتیں مردوں کے روپ میں جنم لے کر ہی نجات حاصل کر سکتی ہیں۔ شوہناب اس نقطے نظر کو نہیں مانتے اور عورتوں کو بھی جماعت میں شامل کر لیتے ہیں۔

دونوں فرقوں کے عقائد میں کافی کچھ مشترک بھی ہے۔ جتنی تمام موجودات کو دو کیلگریز میں تقسیم کرتے ہیں ۔۔۔ ”جو“ یا قابل اور اک چیزیں؛ اور ”اجیو“ یا ناقابل اور اک چیزیں۔ ہر جاندار چیز جیو اور اجو دوںوں ہے، اور عقیدے کے مطابق ”اجیو“ کے ساتھ تعلق کے ذریعہ جیو کو اس کی لافانی اور حقیقی فطرت پانے سے روکا جاتا ہے۔ ہر جیو کمکل اور ووسروں سے جدا ہے۔ جیو اور اجو کے درمیان تعلق ”بے آغاز“ ہے، البتہ مجاہدے کے ذریعہ ان میں ترمیم اور دوری پیدا کی جاسکتی ہے۔

جتنی فرقے یقین رکھتے ہیں کہ ہندو ”کرم“ جیو کی پاکیزگی اور لافانیت پانے کی جتو میں رکاوٹ بناتے ہے۔ وہ ”کرم“ کو مادے کی ایک مخصوص قسم یا شکل بیان کرتے ہیں جو جیو کو بہم بنا دیتا ہے۔ کرم کے اثر کے باعث جیو کو طبی تحسیمات کے ایک سلسلے سے گزرتا پڑتا ہے اور تیر تھنکروں کے تبلیغ کردہ مجاہدے کا مقصد جیو کو ”کرم“ کی طبی رکاوٹوں سے نجات دلانا ہے تاکہ اس کی اصل نظرت آشکار ہو سکے۔ جیو اور اجو کے درمیان تمام روابط کو منقطع کرنا ضروری ہے۔

بیسویں صدی کے اختتام پر دنیا میں جن ملت کے پیروکاروں کی تعداد 60 لاکھ کے قریب تھی جن میں سے نصف ہندوستان میں تھے۔ تعداد میں زیادہ نہ ہونے کے باوجود جنیوں نے ہندوستانی معاشرے میں ایک اہم اور موثر کردار ادا کیا۔ اپنے عقیدے کے اخلاقیاتی پہلو کے مطابق وہ دوسروں کے لیے گھر اساتھی جذبہ اور احترام رکھتے ہیں۔ نظریہ عدم تشدد کے عین اثرات بیسویں صدی کے نصف اول میں مہاتما گاندھی کے نظریات میں دیکھے جاسکتے ہیں جس نے اسے ایک سیاسی ہتھیار کے طور پر اپنایا۔





## 5- فیٹا غورث

پیدائش: 580 قبل مسح

وفات: 500 قبل مسح

ملک: یونان

اہم کام: کائنات کا ریاضیاتی نظریہ

یونانی فلسفی اور ریاضی دان فیٹا غورث جزیرہ ساموس میں پیدا ہوا۔ اس نے ابتدائی آیویائی فلسفیوں تھیلیس، اناکسی ماندر اور اناکسی مینیز کی تعلیمات کا مطالعہ کیا۔ کہا جاتا ہے کہ اسے پولی کریس کی استبدادیت سے تغیر کا اظہار کرنے کے باعث ساموس سے نکلا پڑا۔ تقریباً 530 قبل مسح میں وہ جنوبی اٹلی میں ایک یونانی کالونی کروٹونا میں رہنے لگا اور وہاں مددگار سیاسی اور فلسفیانہ مقاصد رکھنے والی ایک تحریک کی ہنڑا دلی جسے ہم فیٹا غورث ازام کے نام سے جانتے ہیں۔ فیٹا غورث کے فلسفہ کے متعلق ہمیں صرف اس کے شاگردوں کی تحریروں سے معلوم ہوتا ہے۔

فیٹا غورث ازم کا مکتبہ تحریک کی صورت میں مختلف فلسفیوں کے ہاں فروغ پاتا رہا۔ لہذا اس میں بالکل مختلف فلسفیانہ نظریات شامل ہو گئے۔ وسیع تر مفہوم میں بات کی جائے تو ابتدائی فیٹا غورث پسندوں کی تحریروں میں دو مرکزی نکات ملتے ہیں: تابع ارواح کے متعلق ان کے نظریات اور ریاضیاتی مطالعات میں ان کی دلچسپی۔ فیٹا غورث اور اس نظریات کے متعلق کوئی ایسا یہاں دینا مشکل ہے کہ جو تاریخ فرار پاسکے۔ ہیراکلیتوس لکھتا ہے: ”فیٹا غورث نے کسی بھی اور انسان سے زیادہ گہرائی میں جا کر تحقیق کی۔“ اس کی تعلیمات کے متعلق زندگی سے بھی کم تفصیلات میسر ہیں۔ یہاں نے کہا کہ وہ ایک شاندار شخصیت کا مالک اور کچھ مجرزاتی قوتوں کا حامل تھا۔

فیٹا غورثی سلسلہ اصلہ ایک مذہبی برادری تھا، کوئی سیاسی تنظیم۔ اس بات کا بھی کوئی ٹھووس ثبوت موجود نہیں ہے کہ فیٹا غورث پسند جمہوری جماعت کے بجائے اسٹوکر یاں جماعت کے حامی تھے۔ سلسلہ کا بنیادی مقصد اپنے ارکان کے لیے ریاضی مذہب کی نسبت زیادہ بہتر انداز میں مذہبی اطمینان کی فراہمی یعنی بنا تھا۔ ورثتیت یہ پاکیزگی کے حصول کا ایک ادارہ تھا۔ فیٹا غورث نے تابع (Transmigration) کے ایک عقیدے کی تعلیم دی: یہ انسانوں اور جانوروں کو زمین کے بچ ہونے کے ناتے ایک جیسا خیال کرنے کے قدمیم اعتقاد کی ترقی یا فاتح صورت تھی۔ اس کی بنیاد مخصوص اقسام کی خواراک کھانا منوع قرار دینے پر تھی، یعنی جانوروں کے گوشت سے پرہیز۔ اس کی اساس انسانیت پسندی یا اس تاثانہ و جوہ نہیں تھیں۔ فیٹا غورث پسند یوتاؤں کو بھینٹ کیا ہوا گوشت کھایا کرتے تھے۔

اس طوکرہتا ہے کہ فیٹا غورث نئی پر بحث کرنے والا پہلا شخص تھا، اور اسی نے اس کی مختلف صورتوں کو اعداد کے ساتھ شناخت کرنے کی علمی کی۔ ہیراکلیتوس نے تعلیم کیا کہ سامنی کھونج میں کوئی بھی شخص فیٹا غورث کا ہم پلہ نہیں تھا۔ تو پھر اس کے مذہب اور فلسفہ کے درمیان تعلق کس طرح کا ہے؟ اس سوال کا جواب ”تقطیر“ کے Orphic نظام میں ملتا ہے۔۔۔ سب سے بڑی پاکیزگی بے غرض سائنس ہے، اور اسے مقصد بنانے والا شخص حقیقی فلسفی ہے جس نے خود کو ”پیدائش کے چکر“ سے موتھ طور پر آزاد کر لیا ہو۔

فیٹا غورث پہلا شخص تھا جس نے ریاضی کو تجارت کے علاوہ دیگر مقاصد کے لیے بھی

استعمال کیا اور اسے ایک قابل تحقیق علم کی صورت دی۔ جب ارسطو ان لوگوں کی بات کرتا ہے ”جو مثلاً اور مربع جیسی اشکال میں اعداد کو لائے“ تو اس کا اشارہ فیٹا غورث پسندوں کی جانب ہی تھا۔

یہاں ہم فیٹا غورث اور اس کے پیروکاروں کے چند بنیادی نظریات کا علاحدہ دے رہے ہیں جن کا تعلق تاریخ ارواح، اعداد اور فلکیات سے ہے۔ فیٹا غورث Orphic اسرار کو مانتا تھا۔ اس نے اطاعت اور مرافقہ کھانے میں پر ہیز سادہ لباس اور تجزیہ ذات کی عادت پر زور دیا۔ فیٹا غورث پسند لافاقیت اور تاریخ ارواح پر یقین رکھتے تھے۔ خود فیٹا غورث نے بھی دعویٰ کیا کہ وہ کسی سابقہ جنم میں جنگل ٹرو جن کا جنگلو یوفور بس تھا اور اسے اجازت دی گئی کہ اپنے تمام سابقہ جنموں کا حافظہ اس زینی زندگی میں ساتھ لائے۔

فیٹا غورث پسندوں کی وسیع ریاضیاتی تحقیقات میں طاق اور جفت اعداد پر مطالعہ بھی شامل تھا۔ انہوں نے عدد کا تصور قائم کیا جو ان کی نظر میں تمام کائناتی تابع، نظم و وضیط اور ہم آہنگ کا مطلق اصول بن گیا۔ اس طریقے سے انہوں نے ریاضی کے لیے ایک سائنسی بنیاد قائم کی اور اسے روانی بھی دیا۔

فلکیات کے معاملے میں فیٹا غورث پسندوں نے قدیم سائنسی فلک کو کافی ترقی دی۔ سب سے پہلے انہوں نے ہی کرہ ارض کو ایک ایسا کرہ تصور کیا جو دیگر سیاروں کے ہمراہ ایک مرکزی آگ کے گرد جو گردش تھا۔ انہوں نے کائنات کو ایک ہم آہنگ نظام کے تحت حرکت پذیر سمجھا۔ ان کے بعد کائنات کا آہنگ اور ”نظام“ تلاش کرنے اور سمجھنے کی کوششیں ہی فلسفہ اور سائنس کا مرکزی مقصد بن گئیں۔





## 6- لاو زے

پیدائش: 570 قبل مسح (اندازا)

وفات: 490 قبل مسح (اندازا)

ملک: چین

اہم کام: "تاو تے چنگ"

چینی فلسفی لاو زے کو تاؤ ممت (Taoism) کا باطنی قرار دیا جاتا ہے۔ وہ ہوتاں (ہوتاں) صوبے میں پیدا ہوا۔ روایت کی مطابق وہ شاہی دربار میں دستاویزات کو سنجھانے کے کام پر مامور تھا۔ آٹھ سال کی عمر میں اُس نے چین کی مغربی سرحد کا رُخ کیا ( موجودہ تبت) اور اس بات پر بہت دلکھی اور مایوس ہوا کہ انسان فطری نیکی کی راہ پر چلنے کو تیار نہیں تھے۔ سرحد پر ایک گارڈ نے اُس سے کہا کہ آگے جانے سے پہلے اپنی تعلیمات کو دیکارڈ کرے۔ تب اُس نے 5,000 حروف میں "تاو تے چنگ" (راستہ اور اُس کی طاقت) مرتب کی۔ حقیقت چاہے کچھ بھی ہو لیکن تاؤ ممت اور کنفیو شس ممت کو تقریباً اڑھائی ہزار سال

قبل کے چین میں زندگی کے سماجی سیاسی اور فلسفیانے حالات پر دو ممتاز ردعوامیں کے طور پر ساتھ ساتھ رکھ کر دیکھنا پڑے گا۔ کنیو شس مت کا تعلق زیادہ تر سماجی تعلقات، معاشرتی رویے اور انسانی رہنمائی سے ہے جبکہ تاؤ مت کی نویعت زیادہ انفرادی و باطنی اور فطرت کے زیر اثر ہے۔

”راستہ اور اس کی طاقت“ 81 ابواب پر مشتمل ہے۔ ان ابواب کو دو حصوں تاؤ چنگ اور تے چنگ میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ (1 372 اور 81 382)۔ اگرچہ ادبی تقاد صدیوں سے اسے ایک ہی مصنف کی تصنیف کے طور پر پڑھتے آئے ہیں، لیکن غور کرنے پر واضح ہو جاتا ہے کہ یہ مختصر تمثیلات کا ایک مجموعہ ہے۔ بہر حال روایت کے مطابق لاوز نے ہی اس کا مصنف تھا۔ ”راستہ اور اس کی طاقت“، تعلیم دیتی ہے کہ انسان ”تاؤ“ (راستہ) کی گہرائی تک نہیں پہنچ سکتے (”تاؤ“ دراصل چیزوں کی حقیقت ہے) کیونکہ کوئی بھی نام اس کا احاطہ نہیں کرتا۔ ہم اسے اور اک میں نہیں لاسکتے۔ جو لوگ Wei ہیں وہ اس کے ساتھ محدود ہو کر تاؤ حاصل کر سکتے ہیں۔ Wu Wei کے تصور کا ترجمہ کرنا مشکل ہے۔ تاہم بالعموم اس کا ترجمہ غیر فعالیت (Nonaction) کے طور پر کیا جاتا ہے جو درست نہیں۔ تاؤ مت غیر فعالیت کا فلسفہ نہیں۔ Wu Wei کا مطلب ”فطری الادام“ ”بے کوش القدام“ یا ”غیر انفرادی فعل“ کے طور پر لینا چاہیے۔ اصل نکتہ یہ ہے کہ انسان کو حقیقت کے بہاؤ میں رکاوٹ ڈالنے کی کوئی ضرورت نہیں۔ Wu Wei کو ہماری زندگی کا انداز ہوتا چاہیے، کیونکہ تاؤ ہمیشہ مفید ہوتا ہے اور یہ کوئی گز نہیں پہنچاتا۔ آسان کی راہ ہمیشہ تکلی کی حمایت کرتی ہے اور خیر کا فتح صرف تاؤ ہی ہے۔ تاؤ کو تکلی اور فائدے کا باعث بنانے والی وجہ ہم ہیں۔ حتیٰ کہ رشی بھی اسے سمجھ نہیں سکتے۔ لیکن دنیا و حادیت وقت سے لبریز حقیقت ہے۔ تاؤ حقیقت میں ایک ایسا مقام رکھتا ہے جو گھر میں عبادت کے لیے مخصوص کردہ گوئے جیسا ہے۔ سوچنے پر زندگی کے وقوع غیر منصفانہ معلوم ہوتے ہیں، تو ہمیں یاد کرنا چاہیے کہ آسان کا جاہل کچھ بھی نظر انداز اور ادھور انہیں چھوڑتا۔

”تاؤ تے چنگ“ میں ایک مرکزی موضوع یہ ہے کہ لازم و ملزم عناصر (Correlatives) تاؤ کی حرکت کے اطمینان ہیں۔ چینی فلسفہ میں یہ لازم و ملزم عناصر ایک دوسرے کو خارج کرتے ہیں۔ وہ حقیقت کی تقویں کے نشیب و فراز کے نمائندے ہیں: ہن/ یا یانگ: نیما دہ، رہنمائی/ پیروی: قابل/ مفہول۔ ہن کی تکمیل کے مرحلے پر پہنچنے پر یانگ

خوددار ہو جاتا ہے۔ ہم رشکی (Correlation) کے بارے میں تاؤ تے چنگ کی تعلیمات نے عموماً مفسرین کو اس رائے کی جانب مائل کیا کہ یہ تناقضات (پیراڈاکس) سے بھر پور کتاب ہے۔ مثلاً 22 نمبر باب میں کہا گیا ہے: ”جو بھی ہوئے ہیں وہ سید ہے ہو جائیں گے۔ جو خالی ہیں انہیں بھر دیا جائے گا۔“ انہیں تناقضاتی کی وجہ سے ہم رشکی کے پس منظر میں دیکھنا چاہیے۔ لاوزے کی نظر میں آئینہ میں شخص، حقیقی انسان یا رشی کا تاثر کیا ہے؟ رشی (Wu Wei) کرتے ہیں۔ اس اعتبار سے وہ نو مولود بچوں ہیسے ہیں جو فطری انداز میں، مگر کسی منسوبہ بندی اور دوسروں کے بیانے ہوئے طریقوں کی پیرودی کیے بغیر عمل کرتے ہیں۔ تاؤ تے چنگ ہمیں بتاتی ہے کہ رشی (Sheng ren) خود کو خالی کر لیتے ہیں۔ وہ اپنی داخلی قوائیوں (qi) پر توجہ مرکوز کرتے ہیں۔ وہ اپنی بصیرت کو صاف رکھتے ہیں۔ وہ ناتاشیدہ لکڑی ہیسے بن جاتے ہیں۔ وہ فطری انداز میں اور انسانوں والی خواہشات سے آزاد ہو کر زندگی گزارتے ہیں۔ تاؤ پر چلنے والے چنگ و دو اور کوشش میں نہیں رہتے۔ انہیں زندگی گزارنے میں جدوجہد نہیں کرنا پڑتی۔ درحقیقت تاؤ تے چنگ میں خبردار کیا گیا ہے کہ دنیا کے ساتھ کچھ کرنے کی کوششیں ناکام ہوں گی اور تباہی کا باعث نہیں گی۔ رشی بھگڑوں اور بحث بازی میں نہیں پڑتے، اور نہتی اپنا لکھتے۔ ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ وہ پانی کے مانند اپنی جگہ خود بناتے ہیں۔ رشیوں کا عمل بے لوث اور صلی کی امید سے عاری ہوتا ہے۔ وہ سب سے آخر میں رہتے، مگر سب سے آگے آ جاتے ہیں۔ وہ کبھی اپنے آپ کو بڑھا چڑھا کر نہیں دکھاتے۔ جسم تاؤ ہونے کی وجہ سے وہ طویل عمر پاتے ہیں۔ تخلوقات انہیں نقصان نہیں پہنچاتیں، سپاہی انہیں نہیں مارتے۔ آسمان رشی کی حفاظت کرتا ہے۔

تاؤ تے چنگ میں حکمرانوں کے خواہیں سے ملنے والی تعلیمات سب سے زیادہ متاز ہے ہیں۔ حالیہ تحقیق اس اتفاقِ رائے کی جانب مائل ہے کہ تاؤ تے چنگ کی تعلیمات کو مرتب اور جمع کرنے والا شخص سول انتظامیہ میں ضرور کوئی کردار رکھتا تھا۔ تاؤ تے چنگ کے مطابق مزدوں حکمران لوگوں کو علم رکھتا، ان کے پیٹ بھرتا، ان کے دل کھوتا اور انہیں خواہشات سے پاک کر دیتا ہے۔ رشی نما حکمران ریاست کا سائز گھنٹا تا اور آبادی کو کم رکھتا ہے۔ وہ ہتھیاروں کا مالک ہوتے ہوئے بھی ان سے کام نہیں لیتا۔ حکمران خود کو رفع الشان

بنا نے کی کوشش نہیں کرتا۔ جب اس کا کام کامل ہو جائے تو لوگ طہارتیت کا اظہار کرتے ہیں۔  
دچپ بات یہ ہے کہ فلسفی اور قانون ساز نظریہ دان ہاں فیزی نے تاؤتے چنگ سے رہنمائی حاصل کر کے ہی چین کو محمد کیا تھا۔ وہ پہلے شہنشاہ چین Qin Shihuangdi (221 تا 206 ق م) کا مشیر تھا۔ تم ظریفی یہ ہے کہ شہنشاہ نے ”پیٹ بھرو اور زہنوں کو خالی کر دو“ کو بیان کر طب، فلکیات یا زراعت کے سواباتی تمام شعبوں سے متعلقہ کتب ضائع کروادیں۔  
چینی شفاقت پر لاوزے کی تعلیمات اور تصنیفات کا اثر بہت گہرا اور دور رس بھی ہے۔ ساری تاریخ کے دوران اس کی بے شمار تقاضی اور شریص لکھی گئیں۔۔۔ تقریباً سات سو شاہی سرپرستی نے تاؤتے چنگ کی اہمیت اور اثر میں مزید اضافہ کیا۔ 731ء میں شہنشاہ xuanzong نے فرمان جاری کیا کہ تمام سرکاری افراد پر گھر میں تاؤتے چنگ کی ایک کاپی ضرور رکھیں۔ تاؤتے میں اس کتاب کو مقدس صحیح کی حیثیت حاصل ہو گئی۔

لاوزے کے اثرات صرف چین تک ہی محدود نہیں۔ سارا ایشیا اور جدید دور میں مغربی دنیا بھی اس سے متاثر ہوئی۔ ہانگ کانگ، تائیوان اور کچھ چینیوں کے ہاں تاؤتے ایک زندہ روایت ہے۔ کوریا اور جاپان کی ثقافتوں کی تخلیل میں بھی تاؤتے عقائد کا عمل خل رہا ہے۔ ساتویں صدی عیسوی کے دوران تاؤتے چنگ کا سنکریت میں ترجمہ ہوا۔ اخبار ہویں صدی میں اس کا ایک لاطینی ترجمہ الگینڈ لے جایا گیا۔ کارل جیسپر ز کے بقول لاوزے کی بصیرت انسانی ترقی کا انداز متشکل کرنے میں مدد دیتی ہے۔ فطرت پسندوں سے لے کر مینجسٹ کے گروؤں تک کبھی لوگوں کو لاوزے کی تعلیمات سے کچھ نہ کچھ ملنے لگا ہے۔





## 7- گوتم بدھ

پیدائش: 563 قبل مسح

وقات: 483 قبل مسح

ملک: ہندوستان

اہم کام: "دھمپد"

ہندوستانی فلسفی اور بدھ مت کا بانی گوتم بدھ نیپال میں پیدا ہوا۔ وہ جنگجو قبیلے شاکیہ کے سردار کا بیٹا تھا۔ اُس کا نام سدھار تھر کھا گیا اور بعد میں شاکیہ منی کے لقب سے بھی مشہور ہوا۔

گوتم بدھ کی زندگی کے بارے میں تمام بیانات اُس کی موت کے کنی ہر س بعد مورخین کی بجائے بیروکاروں نے لکھے۔ چنانچہ اُس کے حالات زندگی میں حقیقت کو فسانے سے الگ کرنا بہت مشکل ہے۔ مغربی محققین نے "تاریخی عیسیٰ" کی طرح "تاریخی بدھ" کو تلاش کرنے کی بھی بہت کوشش کی ہے۔ دستیاب معلومات کے مطابق گوتم بدھ کا بچپن اور لڑکپن

## فلسفیوں کا انسانی کلوب پیڈیا

شاہزاد ٹھاٹھ بانٹھ اور آسائشوں کے ماحول میں گزار۔ برہمنوں نے پیش گوئی کر دی تھی کہ شاکرہ سردار شدھودھن کا بیٹا مرناض بن جائے گا۔ چنانچہ باپ نے اُسے دنیاوی زندگی میں ہی مشغول رکھنے کی ہر ممکن کوشش کی۔ خود بدھنے اس بارے میں بتایا تھا: ”بھکشو! میری پرورش نہایت پر آسائش ماحول میں ہوئی۔ میرے باپ کے محل میں کنول کے تالاب بنائے گئے۔ ایک تالاب میں نیلے دوسرے میں سرخ اور تیسرے میں سرخ کنول تھے۔ سردوں گری اور برسات کا موسم گزارنے کے لیے میری تین رہائش گاہیں تھیں۔ برسات کے چار ماہ کے دوران میری ناطردارت کے لیے گوارنریں موجود ہوتیں۔“ 16 برس کی عمر میں سدھار تھے اپنی کزن یشوڈھر سے شادی کی۔ شدھودھن کی سرتوڑ کوششوں کے باوجود سدھار تھک کا ذہن کسی اور ہی دنیا میں بھکلتا رہتا۔

سدھار تھکی زندگی کا اہم موڑ اُس وقت آیا جب وہ 29 برس کا ہو چکا تھا۔ ایک روز اپنے رہنے میں کہیں جاتے ہوئے اُس نے ایک بوڑھے آدمی کو دیکھا اور ”بڑھاپے کے دکھے آ گاہ ہوا۔ اسی طرح مختلف موقعوں پر اُس کا تعارف یتکاری اور موت سے ہوا۔ ایک روز اُس نے ایک مرناض کو دیکھا اور اُس کے چہرے پر طہانیت کے تاثر سے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکا۔ کہانی کے مطابق مرناض کو دیکھ کر واپس آتے ہوئے راستے میں سدھار تھک کو اپنے بیٹے کے پیدا ہونے کی خبر لی اور اُس کا نام را ہول یعنی زنجیر یا بندھن رکھا۔

دنیا کے ساتھ ایک بیٹا اور مضبوط بندھن قائم ہونے کے لمحے میں ہی سدھار تھنے تمام دنیاوی بندھن توڑنے کا فیصلہ کر لیا۔ آدمی رات کے وقت اُس نے اپنے فوکر کو حکم دیا کہ گھوڑے پر زین ڈالے اور اپنی مخواہ بیوی اور بیٹے کو آخری مرتبہ دیکھنے کے بعد شہر (کل وستو) سے چلا گیا۔

راہبازانہ زندگی کا آغاز کرنے پر سدھار تھک سارے شاہزادوں میں گھومتا پھرتا رہا۔ اُس نے ہندوستان کا مطالعہ کیا اور کچھ مشہور برہمن اُستادوں کی شاگردی اختیار کی۔ لیکن ہندو نظام ذات پات قابل نظرت اور ہندو راہبائیت بیکار معلوم ہوئی۔ سدھار تھک ابدی سچائی کی تلاش میں تھا کہ جو تمام دکھوں اور دنیاوی بندھنوں سے نجات دلادے۔ اسی تلاش کے دوران وہ آگیا کے قریب پہنچا اور تقریباً چھ برس تک وہاں ریاضتوں اور کٹھن مشتوں میں مشغول رہا۔

ان ریاضتوں کے باعث وہ نہایت دبلا اور کمزور ہو گیا۔ آخراں نے کٹھن ریاضتوں کو بھی ترک کیا اور یہ تہیہ کر کے ایک شجر پیپل کے نیچے بیٹھ گیا کہ اس وقت تک یہاں سے نہیں اٹھے گا جب تک کہ نروان نہ پالے۔ اس کی یہ مراد پوری ہوئی اور وہ ”بدھ“ یعنی بصیرت یافتہ بن گیا۔ نروان پالنے کے بعد گوتم بدھ نے سوچا کہ اس بصیرت کو دوسرے انسانوں تک بھی پہنچانا چاہیے۔ چنانچہ اس نے ہر دکار بنائے جو بڑھتے بڑھتے سگھ لیعنی جماعت کی شکل اختیار کر گئے۔ بدھ نے وہ راستہ دیکھ لیا تھا جو تمام دکھوں کی فنا اور نجات اور نروان تک لے جاتا تھا۔ وہ سارا ناٹھ کی طرف گیا اور ہر باغ میں پہلا وعظ کیا: ”اے بھکشوؤُ دنیا میں دو انتہاؤں سے پچنا چاہیے۔ ایک خواہشات کے پیچھے بھاگنا اور نفسانی لذات میں کھو جانا“ اور دوسری کٹھن ریاضتوں اور خود اذیتی۔“ اس نے ایک ”درمیانہ“ راست تجویز کیا۔“ یہ درمیانہ راستہ ان دو انتہاؤں سے پچنا ہے۔ اس کے ذریعہ واضح سوچ اور بصیرت حاصل ہوتی ہے۔“

بدھ سے منسوب تعلیم اس کے شاگردوں نے زبانی بخشوں اور عظوں کے ذریعہ پھیلائی۔ بدھ کی موت کے بعد بودھی مخلسوں نے اس کی حقیقی اور درست تعلیمات کا تعین نہ کرنے کی کوشش کی تھی۔

یہ کہا جا سکتا ہے کہ بدھ نے اپنی فکری عمارت کی بنیاد انسانی دکھ کی حقیقت پر رکھی۔ ہستی باعث دکھ ہے۔ کسی فرد کو بانے والے حالات ہی دکھ کو جنم دیتے ہیں۔ فردیت تحدید (Limitation) پر مقتضی ہوتی ہے: تحدید سے خواہش پیدا ہوتی ہے اور خواہشات ناگزیر طور پر دکھ پیدا کرتی ہیں کیونکہ خواہش کردہ چیز عارضی ناپائیدار اور فانی ہوتی ہے۔ خواہش کردہ چیز کی ناپائیداری ہی مایوسی اور دکھ کا باعث ہے۔ بدھ کے بتائے ہوئے رستے پر چلنے سے دکھ کو جاری رکھنے والی ”اعلمی“ دور کی جا سکتی ہے۔ بدھ کا عقیدہ یا سیست پر مبنی نہیں تھا۔ چیزوں کی ناپائیداری کے درمیان زندگی گزارنے والے ناپائیدار انسان را نجات کے مٹلاشی ہیں۔ بدھ کے مطابق پیر و نی اشیاء یا افراد کی نفسی جسمانی حقیقت مائیکرو سینکڑز (وہم) کے تسلیل پر مشتمل ہے۔ بدھ نے روایتی ہندوستانی فکری دھارے سے انحراف کرتے ہوئے چیزوں کی اسائی یا مطلق حقیقت پر زور نہ دیا۔ نیز ان پنڈدوں کی تھیوریز کے بر عکس وہ ایک مابعد الطبيعیاتی جو ہر کے طور پر روح کی ہستی اختیار کرنے کی بات نہیں کرتا، لیکن اس نے ذات کے وجود کو ایک عملی اور

اخلاقی مفہوم میں عمل کا موضوع تسلیم کیا۔ زندگی ہستی کا ایک دھارا ہے، بود اور نابود کا ایک تسلسل۔ کچھ بھی پاسیدار نہیں، اور اگر صرف ذات یا آتما پاسیدار کہلانے کی حقدار ہے تو آتما کچھ بھی نہیں۔

ان اتما یا الاروح کے تصور کو واضح کرنے کے لیے بودھوں نے انسانی وجود کے پانچ مشمولات کا نظریہ پیش کیا: (1) جسمانی حالتیں (روپ); (2) احساسات (ویدان); (3) تصور گری؛ (4) ذہنی حالتیں (سکھار اور)؛ (5) شعور (وجہان)۔ انسانی وجود محض ان پانچ چیزوں کا مجموعہ ہے جن میں سے کوئی بھی آتما یا روح نہیں۔ فرد غیر مختتم تبدیلی کا عمل ہے جس کی اپنی کوئی حقیقت نہیں۔

ان پانچ بنیادی حقیقتوں سے آگاہی کے نتیجے میں بدھ نے چار اعلیٰ سچائیاں بیان کیں: دکھ کی سچائی، یہ سچائی کامیح ہمارے اندر پہنچنے والی خواہشوں میں ہے، یہ سچائی کہ ان خواہشوں کو ختم کیا جا سکتا ہے، اور چوتھی سچائی یہ کہ ایک مخصوص باضابطہ طریقے پر عمل کرنے کے ذریعہ ہی خواہشوں کو ختم کرنا ممکن ہے۔ چنانچہ اس میکرزم کی تفہیم ہونا لازمی ہے جس کے تحت کسی انسان کی نفسی ذہنی ہستی متشکل ہوتی ہے، ورنہ انسان ہمیشہ ہمیشہ سمسار کے باعث دکھ پر میں رہیں گے۔

لہذا بدھ نے ”مخصر ابتداء“ (پیغمبر کا سوپاڈ) کا قانون وضع کیا جس کے ذریعہ ایک حالت دوسری پر منت ہوتی ہے۔ یوں علت و معلول کا سلسلہ قائم ہوتا جاتا ہے۔ اس زنجیر کی بارہ کڑیاں یہیں: اعلیٰ (اویجا یا اودیا)؛ کرم کے پھل (سکھار)؛ شعور (وجہان)؛ روپ اور جسم (نام روپ)؛ پانچ حیاتی اعضاء اور ذہن (سلاہیت)؛ تعلق (پھستا)؛ حیاتی رُول (ویدان)؛ خواہش (تھنا)؛ کسی چیز کی جستجو (آپادن)؛ زندگی کی جانب سرگری (بھاد)؛ بیدائش (جاتی)؛ اور بڑھا پا و موت (جرامن)۔ یوں حیاتی وجود سے وابستہ دکھ کو علت و معلول کے ایک سلسلے کی صورت میں بیان کیا گیا ہے۔

اس قانون کی آگی حاصل ہو جانے کے بعد سوال پیدا ہوتا ہے کہ جنم مرن کے پکڑ، دکھ اور موت سے نجات کیسے ممکن ہے۔ یہاں اخلاقی رویے کا درود ہوتا ہے۔ ساری ہستی پر دکھ کے غلبے اور زندگی کی حقیقت جان لینا ہی کافی نہیں؛ ایک تکمیر اور پاکیزگی بھی لازمی ہے جو اس

عمل پر غلبہ پانے کے قابل بنتی ہے۔ یہ کام آٹھ نکاتی راستے پر چلنے کے ذریعہ کرنا ممکن ہے جس میں مندرجہ ذیل چیزیں شامل ہیں: درست خیالات، درست ارادے، درست گفتار، درست طرزِ عمل، درست اندازِ حیات، درست کوشش، درست سوچیں اور درست ریاضتی کامیابی۔ ”درست“ (راست یا موزوں) کی اصطلاح بدھ کی ہدایات اور دیگر تعلیمات کے درمیان تمیز کرنے کے لیے استعمال ہوتی ہے۔

بدھ کے ہاں مذہبی کارگزاری کا مقصد القابس انسان سے چھکارا حاصل کر کے خود کو اس فانی دنیا کی زنجروں سے آزاد کروانا ہے۔ اس میں کامیابی پانے والا شخص جنم من کے چکر سے نجات حاصل کرتا اور زروان یا بصیرت پاتا ہے۔ یہ بہشت یا آسمانی دنیا نہیں بلکہ مطلق مقصد ہے۔ زروان کا لفظی مطلب ”بجھا ہوا“ ہے۔ جیسے کامل جلتی ہوئی آگ کے مثل ہے۔ اس کا علاج فریب، جذبات اور خواہشات کی آگ کو گل کرنا ہے۔ بدھ یا زروان یا فاتحہ شخص ہے جس میں یہ شعلہ بجھ گیا ہو۔

بدھ نے یہ مطلق منزل پالینے والے افراد کے مقدار کے حوالے سے سوالات کا جواب تدیا۔ حتیٰ کہ وہ یہ بتانے سے بھی انکار کرتا ہے کہ آیا یہ پاکیزہ رشی موت کے بعد بھی زندہ رہیں گے یا معدوم ہو جائیں گے۔ اس نے کہا کہ یہ سوالات نجات کے راستے پر عمل کرنے سے متعلق نہیں تھے اور عام انسانی وجود میں رہتے ہوئے ان کا جواب نہیں دیا جا سکتا۔

درحقیقت بدھ کی تعلیمات ذات پات کے نظام پر مشتمل برہمن مت کے خلاف عوام کے احتجاج کی نہائندگی کرتی ہیں جو قربانیوں اور عبادات کی پیچیدہ رسم سے بگٹ آچکتے۔ بدھ نے سماجی تبدیلی یا فطرت کی طاقتوں کے خلاف لڑنے کی بجائے اخلاقی کمال میں نجات ڈھونڈی۔ وہ خدا اور دیدک مذہب سے منکر تھا، لیکن سمسار (جنم من کے چکر) اور کرم کے متعلق رواجی نظریات کو قبول کر لیا۔ اس نے اتنا ضرور کہا کہ نئے جنم کا دار و مدار اچھے یا بے اعمال پر ہے نہ کہ ذات اور قربانیوں پر۔





## 8- کپل

پیدائش: 550 قبل مسیح میں حیات (اندازا)

وفات: 500 قبل مسیح (اندازا)

ملک: ہندوستان

اہم کام: «سنکھیہ سور»

عام یقین کے مطابق سانکھیہ فلسفیانہ نظام فکر کا بانی اور سانکھیہ سور کا مصنف کپل پیشی صدی قبل مسیح کے اوپر اور پانچویں صدی قبل مسیح کے اوائل میں گزر اے۔ سانکھیہ سور دست بُر زمانہ کا شکار ہو گیا۔ لہذا اب اُس پر لکھی ہوئی تفاسیر ہی ہمیں کپل کے فلسفہ تک پہنچنے کا ذریعہ فراہم کرتی ہیں۔ مثلاً ایشور کرشن کی سانکھیہ کاریکا (تیسرا تا چوتھی صدی عیسوی)، واپسی مشرائیکی «سانکھیہ تھو کومندی» (نویں صدی) وغیرہ۔

کپل کے بارے میں ہندو ماخذ افسانوں اور تضادات سے بھر پور ہیں۔ اُسے داستانی قانون دہندہ منو کی اولاد بتایا گیا اور خالق دیوتا بزم کے بیٹے کے طور پر پوچا بھی گیا۔

بھگوت گیتا اسے ایک تارک الدنیا مرنا ض کے طور پر پیش کرتی ہے۔ بودھی کتب کے مطابق وہ ایک مشہور معروف فلسفی (کپل منی) ہے جس کے شاگردوں نے کپل دستو شہر تعمیر کیا (جہاں بُدھ پیدا ہوا تھا)۔ اگرچہ بُدھ اور کپل کے خیالات--- مثلاً امر اقبہ اور ریاضت پر زور برائے حصول نجات، ویدک دیوتاؤں کو محدود اور پائید تصور کرنا اور برہمنی مذہب کی رسومات پرستی کی مخالفت--- میں کافی مشاہدہ پائی جاتی ہے لیکن کپل نے اپنے نظریات کی تبلیغ نہ کی اور نہ ہی بودھی سنگھ (جماعت) کی طرح اپنی کوئی مذہبی برادری بنائی۔ لہذا کپل کا نظام فکر ہند و سوچ اور روایت پر بحیثیت مجموعی زیادہ گہرا اثر نہ ڈال سکا، لیکن گزشتہ اڑھائی ہزار سال کے دوران فلسفیوں کے ایک چھوٹے سے گروہ کے طور پر اہمیت کا حامل رہا ہے۔

فلسفہ کپل کا نہادی اصول یہ ہے کہ دنیا مادی ہے۔ مادہ (پر اکرتی) ہر شے کی علت ہے، یعنی یہ ابدی ہر جام موجود ہے، گیر اور واحد ہے۔ پر اکرتی کی حرکت بھی خود پر اکرتی جیسی ہی ابدی ہے۔ ابتدائے آفرینش میں پر اکرتی کی کوئی خارجی علت نہیں تھی، کیونکہ پر اکرتی (مادہ) بے ابتداء و بے انتمام ہے۔ کپل نے لکھا کہ دنیا مخلوق نہیں، چنانچہ کوئی خالق بھی موجود نہیں؛ دنیا خود ہی اپنی علت ہے؛ دنیا درجہ بدرجہ وجود میں آئی۔

کپل نے فطرت میں علت و معلوم روایط کی معروضی نویت کو شناخت کیا۔ فطرت کا کم تر صورتوں سے اعلیٰ تر صورتوں کی جانب خود روانہ اداز میں ترقی کرنا۔ ”سانگھیہ کاریکا“ کے پہلے شلوک میں کہا گیا ہے کہ کم تر سے اعلیٰ تر کی جانب دنیا کی ترقی میں ایک تسلسل موجود ہے۔ جو چیز موجود ہی نہیں اُس میں سے کچھ بھی پیدا نہیں ہو سکتا۔ علت اور معلوم کے درمیان ایک مضبوط بندھن ہے۔ اگر ایسا نہ ہوتا تو کسی بھی لمحے کہیں بھی کچھ بھی واقع ہو سکتا تھا۔ ہر علت ایک مخصوص معلوم پیدا کرتی ہے اور معلوم کے بغیر کوئی علت نہیں ہو سکتی۔ معلوم ہمیشہ علت سے ناقابل علیحدگی ہوتا ہے۔ چنانچہ کوئی بھی ہستی مشردہ ط ہے۔

کپل نے اپنے الحاد کو باذ قعہ بنانے کے لیے علت و معلوم کا مادیت پسندانہ عقیدہ استعمال کیا اور برہمن مت پر تقدیم کی۔ اُس نے لکھا کہ اگر علت اول خدا (برہما) ہے اور دنیا معلوم ہے تو علت اور معلوم کے درمیان ایک عدم مطابقت پائی جاتی ہے۔ تاہم علت اور معلوم کے درمیان کوئی عدم مطابقت نہیں ہو سکتی۔ اس دنیا کی علت مادہ (پر اکرتی) ہے۔

کائنات مادے میں تراہیم کا نتیجہ ہے۔

جیسا کہ ہم نے دیکھا، کپل اپنے فلسفیانہ خیالات کی توضیح کے لیے ابتداء سے ہی سپتیت کی کلیگری استعمال کرتا ہے۔ یہ محض اتفاقی نہیں۔ سپتیت کے بارے میں سائکھیہ کے نکتہ ہائے نظر نے ہی اس کے فلسفیانہ رجحان کا تعین کیا۔

سائکھیہ کے مطابق ہر چیز (مظہر) کی ایک مادی علت ہے۔ علت اور معلول کے درمیان تعلقات کو اس طرح تصور کیا جاتا کہ موخر الذکر ہمیشہ اول الذکر میں موجود ہوتا ہے۔ علتين دو قسم کی ہیں۔۔۔ مادی (جس میں معلول غیر متحرک ہوتا ہے) اور مستعد یا پیداواری (جو معلوم کو اپنا آپ آشکار کرنے میں مدد دیتا ہے)۔ تا ہم، اگر ہم تسلیم کر لیں کہ مادی علت معلول پر مشتمل نہیں ہوتی تو ”پیداواری علت“ کا تصور بے معنی ہو جاتا ہے کیونکہ اس کی سرگرمی کا کوئی مقصد ہی نہیں رہتا۔ معلول کی فطرت (یا نوعیت) بھی عین علت جیسی ہوتی ہے: ان کی بنیادیں یکساں ہیں۔ کپڑا صرف دھاگے سے ہی بن سکتا ہے، دودھ سے نہیں، وغیرہ۔ الخصر، علتوں کے بغیر معلولات نہیں ہو سکتے۔ فطرت میں ہر چیز کی اپنی ایک علت ہے۔۔۔ بیشول جنم، روح، احساسات اور ذہنات کے۔

سائکھیہ مسلک کی نظر میں پراکرتی تین قوتوں یا گنوں (خاص) پر مشتمل ہے۔۔۔ ستو، جس اور تمس۔ کوئی بھی روشن اور درخشاں چیز ستو ہے؛ رجس متحرک کرنے والی قوت ہے؛ اور تمس بھاری اور باعث تحدید ہے۔ ”سائکھیہ کاریکا“ کا تجویز کرنے سے پاچتا ہے کہ کسی بھی معروض یا مظہر کی بنیاد میں موجود یہ تین گن ناقابل علیحدگی طور پر باہم مربوط اور مشرود طاہیں۔ ان کا تعلق دیسا ہی ہے جیسا شاععے، تیل اور باتی کا۔

شعور کا مأخذ کے سوال سائکھیہ مکتبہ کے اہل فکر کے لیے بہت چکرا دینے والا تھا۔ رام موبہن رائے کو یقین ہے کہ کپل نے شعور کے مأخذ کی توضیح پیش کرنے کے لیے پُرش، ”کا“ کا تصور وضع کیا۔ کپل کے مطابق ”پُرش“، علیم و خیر اور نہایت رقیق عضر ہے جو پراکرتی کے بر عکس شعور کا مالک ہے۔ پراکرتی مادہ یا معروض اور پُرش شعور یا موضع ہے۔ یہ یقین کرنے کی وجہ موجود ہیں کہ کپل کو خوف تھا کہ کہیں اس کا یہ قضیہ ایک عینیت پسندانہ تعبیر کی جانب نہ لے جائے۔ اس نے کہا کہ آتما کے بر عکس پُرش کچھ بھی تخلیق نہیں کرتا، یہ مجهول ہے؛ صرف پراکرتی

فائل اور مستعد ہے، وغیرہ۔ پراکرتبی فعالیت کا موضوع ہے؛ خود روتھی کے عمل میں اس کا رابطہ پُرش کے ساتھ ہوتا ہے اور انجام کاری یہ خود کو شناخت کرتی ہے؛ پُرش اپنی شناخت کی اہلیت سے عاری ہے۔

شعور کے آخذ اور جوہر کے حوالے سے سانکھیہ مکتبہ، فکر کی ناموافقوں اور غلطیوں سے مذہبی رجعت پرستی کے نمائندوں نے بہت فائدہ اٹھایا۔ وسطی ادوار میں گود پاؤ، اسکتی مشر اور کپل کے دیگر شارحین نے عینیت پسندی کو مزید رعائیں دیتے ہوئے روحوں کے وجود کو مادے سے آزاد تسلیم کر لیا۔ اگر کپل اور سانکھیہ فکر کے پیروکاروں نے یہ کہا ہوتا کہ دنیا کی ترقی کے ایک مخصوص مرحلے پر اشیاء میں سے شعور (چیزیہ) کا ظہور ہوا، جبکہ کمیتی تبدیلیاں ایک خاص موقع پر کیفیتی تبدیلیاں بن گئیں، تو ساری بے ربطی دور ہو جاتی۔ رام موہن رائے نے سانکھیہ مکتبہ، فکر کے تاریخ مخالف (مابعد الطیعیاتی) وصف پر تقدیم کرتے ہوئے خود بھی ایک غلطی کر دیا۔ اس نے کپل کی مادیت پسندی کا موازنہ اٹھا رہو ہیں صدی کے فرانسیسی فلسفیوں کی مادیت پسندی سے کر دیا۔ نکتہ یہ ہے کہ اٹھا رہو ہیں صدی کی فرانسیسی مادیت پسندی کیفیتی اعتبار سے ایک بالکل مختلف عہد کی تاریخی پیداوار تھی۔

کپل اور سانکھیہ مکتبہ کی آراء اور خیالات باہم گتھے ہوئے ہیں، اسی لیے ہم نے یہاں دونوں پر مختصر آبادت کی ہے۔ کپل نے ہندوستانی فکر کے دھارے کو منطقی انداز میں پرکھا اور آئنے والے زمانوں کے مادیت و عینیت پسند دونوں قسم کے فلسفیوں کو غور و فکر کی بنیاد میں فراہم کیں۔





## ۔9۔ کنفیو شس

پیدائش: 551 قبل مسح

وفات: 479 قبل مسح

ملک: چین

اہم کام: "گلددتہ تحریر"

مفکر، سیاسی شخصیت، معلم اور چینی فکر کے مکتبہ "Ru" کا بانی کنفیو شس چینی تاریخ میں ایک نہایت اہم آدمی ہے۔ "گلددتہ تحریر" (Analects) کی صورت میں موجود اس کی تعلیمات نے بعد کی صدیوں میں تعلیم اور مثالی انسان کے متعلق چینی افکار کی بنیاد رکھی۔ بیسویں صدی کا ایک اہم چینی مورخ فنگ یو لان چینی تاریخ پر کنفیو شس کے اثرات کو مغرب میں سقراط کے اثرات جیسا قرار دیتا ہے۔

کنفیو شس کی زندگی کے بارے میں دستیاب معلومات میں فسانے کو حقیقت سے الگ کرنا بہت مشکل، بلکہ تقریباً ناممکن ہے۔ چنانچہ زیادہ تر معلومات کو محض افسانہ خیال کرنا ہی

بہتر ہوگا۔ دوسری صدی عیسوی کے اختام پر کنفیوشن کے گرد موجود متعدد حکایات ہان سلطنت کے درباری مؤرخ نے اپنی کتاب ”Shiji“ میں شائع کیں۔ یہ مجموعہ حکایات کنفیوشن کے اجداد کو شاہی ریاست سونگ کے ارکان بتاتا ہے۔ نیز یہ بھی بتایا گیا کہ کیمے کنفیوشن کے والدین نے مقدس پہاڑی Ni پر جا کر اُس کی پیدائش کے لیے دعائیں کی تھیں۔ کنفیوشن نے فلاکت زدہ بچپن گزار اور جوانی میں تحریر کا سامنا کیا۔ بالغ ہونے پر اُس نے مویشیوں کی دیکھ بھال اور مشی گیری جیسے پست کام کیے۔ کنفیوشن کی پیدائش اور زندگی کی طرح مرنے کے وقت عمر کے حوالے سے بھی محض کہانیاں ملتی ہیں۔ اُس نے 72 سال عمر پائی۔ لیکن قدیم چینی ادب میں 72 ایک جادوئی عدد ہے۔ ہم یہیں جانتے کہ اُس نے تعلیم کیے حاصل کی، لیکن روایت کے مطابق اُس نے تاؤ مت کے گرولاو دان کے پاس مہی روم کا مطالعہ کیا۔ چانگ ہونگ سے موسیقی پڑھی، بانسری بجانا بھی سمجھی۔ غالباً درمیانی عمر میں اُس کے گرد پکھوشاگر دفع ہو گئے جو Lu کے سیاسی معاملات میں بھی اُس کی پیروی کرتے تھے۔ کنفیوشن کے شاگردوں کی تعداد میں بہت مبالغہ آرائی کی جاتی ہے۔ درباری مؤرخ Sima Qian نے ان کی تعداد تین ہزار اور سینیمیکس نے 70 بتائی ہے۔ شاید 70 یا 72 کا مطلب تھا ”بہت سارے“ (جیسا کہ عربی میں الف لیلہ ولیلہ کا ہے)۔

Lu کا ڈیوک ڈنگ جب تخت نشین ہوا تو کنفیوشن کی عمر 50 سال تھی۔ اُس نے کنفیوشن کی صلاحیتوں کو تسلیم کرتے ہوئے اُسے پہلے پلک و رکس اور پھر جرائم کا وزیر بنایا۔ لیکن طبقہ اشراف کے ارکان اُس سے نالاں ہوئے اور اُسے عہدہ چھوڑ کر جلاوطن ہونے پر مجبور کر دیا۔ کنفیوشن اپنے شاگردوں کے ہمراہ ریاست Lu سے نکلا اور مختلف ریاستوں میں سفر کر کے کوئی ایسا حکمران تلاش کرتا رہا جو اُس کی خدمات خرید لے۔ لیکن اُسے ہر جگہ سے مایوسی ہوئی اور پکھہ موقوع پر تو مشکلات اور خطرات کا بھی سامنا کرنا پڑا۔

بہر حال نہایت روایتی بیانات کے مطابق کنفیوشن 484 قبل مسح میں Lu واپس آیا اور باقی زندگی تعلیم دیئے۔ ”کتاب نغمات“، ”کتاب دستاویزات“، ”ترتیب دینے اور Lu کا روز نامچہ لکھنے میں صرف کی۔ ان کتب کے ساتھ کنفیوشن کے تعلق نے اُسے بعد کے اُساتذہ مورخین، اخلاقی فلسفیوں، ادبی محققین اور دیگر اہل دانش کا روحاںی جد امجد بنادیا۔

”گلددستہ تحریر“ کی کتاب دہم کے بارے میں خیال ہے کہ وہ کنفیو شس کی شخصیت اور ذات کے متعلق بہترین معلومات فراہم کرتی ہے۔ جو تھی صدی قبل مسح میں کنفیو شس کو ایک انوکھی شخصیت اور ایک رشی کے طور پر تسلیم کر لیا گیا تھا۔ جو تھی صدی عیسوی کے انتقام پر مسخیں لکھتا ہے کہ ”کنفیو شس کے بعد اس جیسا کوئی آدمی پیدا نہیں ہوا۔“

کنفیو شس اور اس کے پیر دکار دیگر مفکرین کی تقدیم کا نشانہ بھی بنے۔ Zhuangzi کے مصنفین نے کنفیو شس اور اس سے منسوب تعلیمات کی پیروی کرنے میں خاص طور پر سرست محوس کی۔ لیکن وہ اس کی عظمت کو تسلیم کیے بغیر بھی نہ رہ سکے۔

کنفیو شس کی تعلیمات اور شاگردوں کے ساتھ مکالمات ”گلددستہ تحریر“ میں شامل ہیں۔ یہ کتاب غالباً دوسری صدی قبل مسح میں اپنی موجودہ صورت میں آئی۔ اگرچہ یقین رکھتا تھا کہ لوگ ”آسمان“ کی قائم کر دہ خود دیقود کے اندر ہی اپنی زندگیاں بس رکرتے ہیں، لیکن وہ کہتا ہے کہ انسان اپنے اعمال اور بالخصوص دوسروں کے ساتھ سلوک کے خود ہی ذمہ دار ہیں۔ (آسمان سے مراد ہے مطلق کے علاوہ فطرت اور فطری ضایعاتی بھی ہیں)۔ ہم اپنی زندگی کے دورانیے میں ترمیم لانے کے لیے بمشکل ہی کچھ کر سکتے ہیں لیکن اپنے اعمال کا تعین ہم خود ہی کرتے ہیں۔

کنفیو شس نے اپنی تعلیمات کو قدیم زمانے سے چلے آرہے اس باقی کی صورت میں پیش کیا۔ وہ ”موجد کی بجائے مبلغ اور پیغام بر“ ہونے کا دعویٰ کرنے کے علاوہ یہ بھی کہتا ہے کہ اس کا سارا کام ”قدماً کی محبت پر مبنی ہے۔“ اپنے نظریات کی بنیاد قدمیم روایت پر ہونے کے اس دعوے نے بعد کے چینی مفکرین پر گہرے اثرات مرتب کیے اور انہوں نے خود بھی یہی انداز اپنایا۔ لیکن ”گلددستہ تحریر“ کے تمام مشمولات کو محض پرانے خیالات کی تدوین ہی نہیں سمجھنا چاہیے۔ یقیناً کنفیو شس نے اپنی طرف سے بھی کافی حصہ ڈالا۔

کنفیو شس نے یہ بھی دعویٰ کیا کہ وہ ”آسمان“ یا ”مطلق“ کے ساتھ ایک خصوصی تعلق کا حامل ہے اور پچاس سال کی عمر میں وہ جان گیا تھا کہ ”آسمان“ نے اسے کیا ذمہ داری سونپی ہے۔ اس نے اپنے پیر دکاروں کو یہ بھی ہدایت کی کہ وہ آسمان کو نذرانے پیش کرنے میں ہرگز کوتاہی نہ کریں۔ کچھ محققین کی نظر میں آسمان کے لیے کنفیو شس کے احراام اور

”ارواح“ کے وجود کے حوالے سے اُس کی تشكیل کیتے کے درمیان تفہاد پایا جاتا ہے۔ لیکن ”گلگستہ تحریر“ میں وہ شک کا شکار نظر نہیں آتا۔ بلکہ وہ ارواح کا احترام کرتا اور کہتا تھا کہ فانی انسانوں کی نسبت ارواح کی خدمت کرنا کہیں زیادہ مشکل اور پیچیدہ معاملہ ہے۔

کنیفوشس کا سماجی فلسفہ بنیادی طور پر ”اخوت“ (ren) یا دوسروں سے محبت کے تصور کے گرد گھومتا ہے۔ دوسروں کے لیے اس فکرمندی کا اظہار زریں اصول کی مختلف صورتوں پر عمل کرنے سے ہوتا ہے: ”جو اپنے لیے اچھائیں سمجھتے، وہ دوسروں کے ساتھ بھی نہ کرو۔ چونکہ تم اپنے لیے کامیابی کے متنی ہو اس لیے دوسروں کو بھی کامیابی حاصل کرنے میں مدد دو۔“ اُس نے والدین اور دیگر عزیز واقارب سے لگاؤ اور وابستگی کو اس اصول پر عمل درآمد کی نہایت بنیادی صورت فرا دیا۔

خود ضبطی سیکھنے کا عمل اسی معنی سعادت مندی کی رسوم اور قوانین میں مہارت حاصل کرنے پر مشتمل ہے۔ تاہم دستور کی اطاعت کرنے کا مطلب اپنی خواہشات کو دبائنا نہیں بلکہ انہیں اپنے خاندان اور برادری کی ضروریات کے ساتھ ہم آہنگ کرنا ہے۔ کنیفوشس اور اُس کے متعدد پیروکاروں نے تعلیم دی کہ ہم خواہشات کا تحریک کرنے کے ذریعہ ہی منضبط معاشرے کو ممکن بنانے والی سماجی پابندیوں کی اہمیت جانتے ہیں۔ رسومات پر کنیفوشس کے اصرار کا مطلب یہ بھی نہیں ہے کہ وہ کوئی رسومات پرست تھا اور عبادتی رسوم اور سماجی میں جوں پر ہر قیمت پر عمل کرنے پر زور دیتا تھا۔ اس کے بر عکس کنیفوشس نے تعلیم دی کہ اگر کوئی شخص دوسروں کی بھلائی میں دچپی نہیں رکھتا تو اُس کی رسومات کا کوئی فائدہ نہیں۔ رسومات مکمل ایمان داری اور بھلائی کے ساتھ ادا کرنا لازمی ہے۔

کنیفوشس کے سیاسی فلسفہ کی جزیں بھی اس یقین میں ہیں کہ حکمران کو خود ضبطی سیکھنی چاہیے، کہ اپنی مثال چیز کر کے عوام پر حکومت کرنی چاہیے اور یہ کہ عوام کے ساتھ محبت کا برداشت کرنا چاہیے۔ تاہم لگتا ہے کہ اُس کے دور میں قانونی و قانونی طریقوں کے حامیوں کو حکومتی حلقوں میں کافی پرے کی ای حاصل ہو رہی تھی۔ اُس کے سب سے زیادہ باعث تشویش بات یہ تھی کہ سیاسی ادارے مکمل طور پر تباہ ہو چکے تھے۔ کنیفوشس کے خیال میں اس انحراط کی وجہ نا اہل افراد کا حکومتی اور سرکاری عہدوں پر فائز ہونا تھا۔ ایک ریاست (Qi) کے حکمران نے

جب اس سے پوچھا کہ اچھی حکومت کے بنیادی اصول کیا ہیں تو کنفیوشن نے جواب دیا: "اچھی حکومت وہ ہے جب حکمران حکمران ہو، وزیر ہو، باپ باپ ہو اور بیٹا بیٹا ہو۔"

تعلیم اور مطالعہ پر اصرار کنفیوشن کی فکر کا ایک نشان امتیاز ہے۔ وہ ان لوگوں کو برا بھلا کہتا ہے جو فطری تفہیم یا بیسرت پر یقین رکھتے تھے۔ اس کے مطابق طویل، وسیع اور مختاط مطالعہ ہی کسی موضوع کا حقیقی ادراک دیتا ہے۔ کنفیوشن کی نظر میں مطالعہ کا مطلب ایک اچھا استاد ڈھونڈنا اور اس کے قول فعل کی نقل کرنا ہے۔ اچھا استاد عمر میں بڑا اور ماضی کے وسائل پر قدیم روایوں سے آشنا ہوتا ہے۔ اگرچہ کچھ بگھوپا پر اس نے حد سے زیادہ غور و فکر اور مراقبہ کے خلاف خبردار کیا، لیکن زیادہ تر سیکھی ہوئی چیز پر غور و فکر اور مطالعہ کی درمیانی راہ اپنانے کا ہی حامی دکھائی دیتا ہے۔

کہا جاتا ہے کہ کنفیوشن کے تین ہزار شاگرد تھے جن میں سے صرف 70 ہی اس کے بیانے ہوئے فون میں کمال حاصل کر سکے۔ کنفیوشن کسی بھی طبقے سے تعلق رکھنے والے ہر ایک متنی کو تعلیم دینے کو تیار رہا۔ اس نے اپنے شاگردوں کو اخلاقیات، درست گفتار، حکومت اور اعلیٰ فون کا درس دیا۔ وہ اخلاقیات کے اہم ترین موضوع پر تفصیل و عظیمیں دیتا، بلکہ سوالات پیش کرتا، کلاسکی کتب میں سے جو اے دیتا یا پھر مثالیں پیش کرتا ہے۔ "اگر میں نے ایک کونہ پکڑا ہوا اور طالب علم باقی تین کو نے نھاہام لے تو میں سبق آگے نہیں بڑھتا۔"

کنفیوشن کے بعد کی صدیوں کے دوران مختلف چینی مفکرین اس کے خیالات کو آگے بڑھاتے اور مسترد یا قبول کرتے رہے، جیسا کہ ہم لاوزے اور مینہنگ کے ضمن میں دیکھیں گے۔ یہاں اتنا کہنا مقصود ہے کہ کنفیوشن کے بغیر چینی فلسفہ کا تصور کرنا مشکل ہے۔





## 10- ہیرا کلیتیس

پیدائش: 540 قبل مسح (اندازہ)

وفات: 480 قبل مسح (اندازہ)

ملک: یونان

اہم کام: معدوم تحریریں

مادیت پسند اور جدلیاتی طریقہ کار اپنائے والا یونانی فلسفی ہیرا کلیتیس ایشیائے کوچک میں ایک قدیم یونانی شہر ایفی سک میں پیدا ہوا (جواب ترکی میں ہے)۔ یہ جگہ فلسفے کی جائے پیدائش ملیتیس سے زیادہ دور نہ تھی۔ ہم ہیرا کلیتیس کی زندگی کے بارے میں کچھ نہیں جانتے۔ تمام قدیم سوانحات میں اُس کے اقوال کی بنیاد پر ہی کچھ اندازے لگائے گئے۔ اگر چہ افلاطون کا خیال تھا کہ اُس نے پار مینائیڈز سے پہلے لکھا، لیکن قرین قیاس ہے کہ اُس نے پار مینائیڈز کے بعد لکھا ہو۔ کیونکہ وہ ان تمام اہم مفکرین اور اہل قلم پر فرداً فرداً تلقید کرتا ہے جن کے ساتھ وہ اختلاف رائے رکھتا ہے۔ اُس نے کہیں بھی پار مینائیڈز کا ذکر نہیں کیا۔

دوسری طرف پارہینا ہیڈز نے اپنی نظم میں ہیرا کلیس کے اقوال کی ہی بازگشت پیش کی۔ ہیرا کلیس نے اس طورہ نگاروں ہومروہیساڈ کے علاوہ فلسفیوں میں فیٹا غورث اور ٹریون فیٹر جبکہ مورخ ہیرا کلیس کو تخفید کا نشانہ بنایا۔ یہ سب افراد چھٹی صدی قبل مسیح یا اس سے بھی پہلے کے ہیں۔ لہذا ہیرا کلیس کا دور چھٹی صدی قبل مسیح کے اواخر کا بنتا ہے۔ اگرچہ اس نے اپنے سیاسی خیالات کھل کر بیان نہیں کیے، لیکن غالباً وہ عوام کے لیے ارشٹر یک جذبہ تحریر کا حامل اور چند دن افراد کی حکومت کا حامی نظر آتا ہے۔

ہیرا کلیس نے اپنے پیش روؤں اور ہم عصروں پر تخفید کی کہ وہ تجربے میں اتحاد کو شناخت کرنے میں ناکام رہے تھے۔ وہ ایک ابتدی لوگوں (Word) کے اعلان کا دعویدار ہے جس کے مطابق تمام چیزیں کچھ اعتبار سے ایک ہی ہیں۔ اس کے خیال میں انسانوں کی ایک وضعی اکثریت تضمیم سے عاری ہے۔ زیادہ تر لوگ خواب کے عالم میں زندگی کا سفر طے کرتے ہیں اور اپنے اردوگرد کے حالات کا اور اک نہیں رکھتے۔ تاہم اقوال اور افعال کا تجربہ ان کے معنی سمجھنے کے مشائق لوگوں کے ذہن کو تابندہ کر سکتا ہے۔ ایک طرف وہ جسی تجربے کی تائید کرتا ہے: ”میں ان چیزوں کو ترجیح دیتا ہوں جو دکھائی اور سنائی دیتی اور تجربے میں آتی ہیں۔“ دوسری طرف وہ بھی کہتا ہے: ”انسان کی آنکھیں اور کان غیر معبر گواہ ہیں، اگر ان میں بربری رو جیں موجود ہیں۔“ بربری سے مراد ایسا شخص ہے جو یونانی زبان نہیں بول سکتا تھا۔ لہذا جسی تجربہ تضمیم کے لیے لازمی نظر آتا ہے، لیکن اگر ہم درست زبان نہیں جانتے تو حیات کی فراہم کردہ معلومات کی تفسیر نہیں کر سکتے۔ ہیرا کلیس علم میں تجربے اور استدلال کے کرداروں کا کوئی مفصل اور باقاعدہ بیان پیش نہیں کرتا۔ لیکن ہم اس کے انداز اظہار سے کچھ اندازہ کر سکتے ہیں۔

ذہنی پیغام بروں کا طرز عمل بیان کرتے ہوئے ہیرا کلیس کہتا ہے: ”خدا جس کا دار الاستخارہ ڈیلفی میں ہے وہ کچھ آشکار کرتا اور نہ ہی کچھ چھپاتا ہے، لیکن وہ اشارے ضرور دیتا ہے۔“ اسی طرح وہ خود بھی کچھ آشکار کرنے یا چھپانے کے بجائے ریتن تاثرات پیدا کرتا ہے جن میں مضر متعدد پیغامات کی تفسیر کی جاسکتی ہے۔

افلاطون اور ارسطو دوноں کے مطابق ہیرا کلیس کے نظریات منطقی بے آہنگی پر منع

ہوتے ہیں۔ کیونکہ اس نے کہا۔۔۔ (1) ہر چیز مسلسل تبدیل ہو رہی ہے اور (2) متفاہ چیزیں متماثل ہیں، چنانچہ (3) ہر چیز ایک جیسی ہے، بھی اور نہیں بھی۔ بہ القاذار دیگر ہمہ کیر بہاؤ اور اضداد کی مشاہد کا نظریہ عدم متفاہ کے اصول کی تروید ہے۔ افلاطون کہتا ہے: ”مجھے یقین ہے کہ ہیرا کلیس کے خیال میں تمام چیزیں فانی ہیں اور کچھ بھی پائیدار نہیں اور ہستیوں کا موازنہ دریا کے بہاؤ کے ساتھ کرتے ہوئے وہ کہتا ہے کہ آپ ایک ہی دریا میں دو مرتبہ پاؤں نہیں رکھ سکتے۔“

درحقیقت ہیرا کلیس کا ساتھی بہاؤ کی بات نہیں کرتا، لیکن عناصر کے ایک قانون نما بہاؤ کو مانتا ہے؛ اور وہ متفاہات کی مشاہد کی وجہے متفاہات کی ہیئتی برابری کی بات کرتا ہے۔

ہیرا کلیس کی تھیوری کو اس کے آیونیائی پیش روؤں کے فلسفہ کے رویہ کے طور پر لیا جاسکتا ہے۔ ملیٹس شہر سے تعلق رکھنے والے فلسفی (تھیلیس، انا کسی ماندر اور انا کسی مینیز) یقین رکھتے تھے کہ کوئی اور بچل (اصل) میزیل تمام دیگر چیزوں میں تبدیل ہو گیا۔ ہمیں معلوم دنیا اصل جو ہر سے پیدا ہونے والے مختلف جواہر کا منظم اظہار ہے۔ اہل ملیٹس کی نظر میں دنیا اور اس کے مظاہر کی وضاحت کا مطلب محض یہ دکھانا تھا کہ ہر چیز نے اصل جو ہر میں سے کیسے ظہور پایا۔ تھیلیس نے پانی اور انا کسی مینیز نے ہوا کو اصل جو ہر قرار دیا۔ ہیرا کلیس دنیا کو ”ابدی آگ“ کے حوالے سے بیان کرتا ہے۔ لیکن آگ کو تمام چیزوں کا آخذہ تانا کافی عجیب ہے کیونکہ یہ نہایت غیر مشکلم اور متغیر ہے۔ درحقیقت یہ تبدیلی اور عمل کی علامت ہے۔ ہم آگ کو سوئی بنا کر تمام چیزوں کو ناپ سکتے ہیں۔ وہ کہتا ہے: ”تمام چیزیں آگ کا بدل اور آگ تمام چیزوں کا بدل ہے، جیسے تمام چیزیں سونے کا اور سونا تمام چیزوں کا بدل ہے۔“ تمام چیزوں اور سونے کے درمیان ایک برابری تو موجود ہے، لیکن تمام چیزیں سونے جیسی نہیں۔ چنانچہ آگ دیگر جواہر کے لیے ایک معیاری قدر تو ہے، لیکن یہ ان جیسی نہیں۔

ہیرا کلیس کی مابعد الطیعیاتی خیال آرائیوں کی بنیاد ایک طبیعی تھیوری پر ہے۔ وہ ایک ہی جملے میں اپنی تکوینیات کے اصول بیان کر دیتا ہے: ”یہ نظام دنیا کسی دیوتا اور نہ نہ کسی انسان نے تخلیق کیا، لیکن یہ ہمیشہ سے تھا اور ہمیشہ رہے گا۔“ یہاں اس نے پہلی مرتبہ لفظ

Kosmos استعمال کیا جس سے نظام دنیا مراد ہے۔

اس بارے میں کچھ اختلاف رائے پایا جاتا ہے کہ آیا ہیرا کلیس ایک فطری فلسفی ہے یا انسانی حالت پر سوچ بچار کرنے والا فلسفی۔ درحقیقت وہ فطرت اور انسانی حالت کے نظریات کو باہم مر بوط سمجھتا ہے۔

ہیرا کلیس نے دیگر آیویانی فلسفیوں کی نسبت زیادہ گہرائی میں جا کر فلسفہ فطرت کا مطالعہ کیا۔ اس نے پہلی بار فلسفہ میں انسانی اقدار کو مرکز بحث بنایا۔ اس کا تشبیہاتی انداز اور عمومی سچائیوں پر تحقیق کرنے کا طریقہ بے مثال ہے۔ افلاطون نے حیاتی دنیا کو ہیرا کلیس کے پیش کردہ نظریہ بہاؤ کی روشنی میں ہی دیکھا۔ رواقیوں (Stoics) نے ہیرا کلیس کے طبعی اصولوں کو اپنے نظریات کی بنیاد بنایا۔





## 11- پار مینا سیدر

پیدائش: 515 قبل مسح (اندازہ)

وفات: 450 قبل مسح (اندازہ)

ملک: یونان

اہم کام: ”فطرت کے بارے میں“ (معدوم)

یونانی فلسفی اور شاعر پار مینا سیدر 515 اور 510 قبل مسح کے درمیان زیریں اٹلی میں ایلیا کے مقام پر ایک اعلیٰ گھر انسے میں پیدا ہوا۔ وہ ایلیا نک (Eleatic) فلسفہ کا سرکردہ نمائندہ ہے۔ اس کی شان دار قانون سازی کی وجہ سے ساتھی شہری اس کا بہت احترام کرتے تھے۔ اس کی مثالی زندگی کو بھی بہت سراہا جاتا تھا۔ یونانیوں کے ہاں ”پار مینا سیدر یں زندگی“، ایک ضرب المثل بن گئی۔ عام طور پر اسے ٹینوفیز کا شاگرد بتایا جاتا ہے۔ پار مینا سیدر کی تحریریں ہیرا کلیپس سے بعد کی ہیں اور ان میں ہیرا کلیپس کا واضح ذکر ملتا ہے: ”جس کی نظر میں ہستی ہے بھی اور نہیں بھی، ممثال اور متفاہ بھی ہے اور تمام چیزیں مخالف سمت میں سفر کرتی ہیں۔“

ہمیں یہ معلوم ہے کہ پار مینائیڈ ز 65 برس کی عمر میں کسی سفر کے دوران ایجنٹر میں شہر اور وہاں جوان سفر ادا کا واقعہ ہتا۔ یہ ضرور پانچویں صدی قبل مسح کے وسط کی بات ہو گی۔

پار مینائیڈ ز نے پرانی آیونیائی نظری روایت سے انحراف کرتے ہوئے سحر مدرس میں لکھا۔ اُس کی ناصحانہ نظم ”فطرت کے بارے میں“ کے مخفی کچھ مکملے ہی ہم تک پہنچ چکے ہیں۔ البتہ ابتدائی وعظ حفظور ہا۔ پار مینائیڈ ز نے یہ نظم اپنے عہد جوانی میں لکھی۔ تحریر کو غیر آرٹیک خیال کیا جاتا ہے۔ اس کا ہیاؤک انداز تکوینیات کے لیے موزوں تھا جسے وہ دوسرے حصے میں بیان کرتا ہے۔ پار مینائیڈ ز خلی طور پر شاعر نہیں تھا اور سوال کیا جاتا ہے کہ کس بات نے اُسے یہ انحراف پسندانہ روشن اختیار کرنے پر مائل کیا۔ ٹینوفیز کی شاعر اور تحریروں کی مثال مکمل توضیح نہیں کیونکہ دونوں کی شاعری کا انداز بالکل مختلف ہے۔ پار مینائیڈ ز آسمان پر اُس دیوی کے گھر تک جانا بیان کرتا ہے جو بقیہ نظم میں ہم کلام ہے۔

نظم کے آغاز میں وہ خود کو ایک رکھ بیان کے طور پر بیان کرتا اور بتاتا ہے کہ شمشی دو شیزائیں (Sunmaidens) ”رات کے محلات“ سے نکل کر سفر میں اُس کی رہنمائی کرنے آئیں۔ وہ شاہراہ پر سفر کرتے کرتے ”شب و روز کے مغل“ پر آتے ہیں جو مقفل اور بند ہے۔ قفل کی کلید Dike کے پاس ہے۔ شمشی دو شیزائیں اُسے قفل کھولنے پر مائل کرتی ہیں۔ وہ دروازے میں سے گزر کر ”دن“ کی اقلیم میں پہنچتے ہیں۔ منزل مقصود دیوی کا محل ہے جو پار مینائیڈ ز کو خوش آمدید کہتی اور دوحوالوں سے اُس کی رہنمائی کرتی ہے: کہ صداقت کیا ہے اور عقیدے کی باعث فریب را کیا ہے۔ یہ سب کچھ نہایت روایتی انداز میں بیان کیا گیا ہے۔ اس کا واضح مفہوم یہی بتاتا ہے کہ پار مینائیڈ ز خطاط (رات) سے چھائی (دن) کی جانب گیا۔

یہ یقین کرنے کی وجہ موجود ہے کہ ”عقیدے کی راہ“ فیٹا غورٹی تکوینیات کا اظہار ہے۔ بہر صورت اسے کسی خطاط کے بیان کے سوا کسی اور چیز کا بیان قرار دینا ناممکن ہے۔ نیز یہ خطاط کا رانے عقیدہ عام آدمی کا نظریہ دینا نہیں بلکہ باقاعدہ ایک فکری نظام ہے جو تخصوص خطوط پر آیونیائی تکوینیات کی فطری ترقی معلوم ہوتا ہے اور اس تفاضل کو صرف اور صرف فیٹا غورٹی نظام ہی پورا کرتا ہے۔ اس مقام پر اعتراض اٹھایا جا سکتا ہے کہ پار مینائیڈ ز نے اس نظام کو زیر غور لانے کی زحمت گوارانہ کی ہے وہ مردست مسٹر کرتا ہے، لیکن یہ اعتراض الہامی دستور کو

غلط معنوں میں لینے کا نتیجہ ہے۔ پار مینا یہ زندگی ملکہ دیوی اس نظام کی تشریع کرتی ہے اور اسی وجہ سے بیان کروہ عقائد کو ”فانیوں“ سے متعلقہ کہا جاتا ہے۔ روح کے صعود کا بیان اُس وقت تک اُدھورا رہے گا جب تک اُس خطے کی تصویر کشی نہ کی جائے جہاں سے وہ آئی۔ دیوی کے لیے اُن دورا ہوں کو آشکار کرنا ضروری ہے جن کی ابتدأ پر پار مینا یہ زکھڑا ہے۔ وہ اُسے بہتر راہ منتخب کرنے کو ہوتی ہے۔ فیما غور شیوں کے ہاں ریاضی کے عروج نے پہلی بار سوچ کی قوت کو آشکار کیا تھا۔ تمام ریاضی دانوں کے ہاں سوچ میں آسکنے اور موجود ہو سکنے والی چیزیں ایک چیزیں ہیں۔ پار مینا یہ ز اسی اصول سے آغاز کرتا ہے۔ جس چیز کے بارے میں سوچا نہیں جا سکتا وہ وجود بھی نہیں رکھ سکتی۔ چنانچہ اس کے موجود ہونے یا نہ ہونے کا سوال یوں بھی پیش کیا جاسکتا ہے: کیا اسے سوچا جا سکتا ہے یا نہیں؟

بہر کیف پار مینا یہ ز کی نظم کے دو حصے ہیں۔ پہلے حصے میں سچائی اور دوسرے میں دنیائے سراب پر بحث کی گئی ہے۔ سراب کی دنیا اصل میں حیات اور اُن کی بیان پر قائم شدہ انسانی آراء کی دنیا ہے۔ پار مینا یہ ز کی رائے میں سچائی ہستی کے اور اک میں ضرر ہے اور لا اور جوہ کے موجود ہو سکنے کا تصور ایک خطا ہے۔ قابل اور اک چیزوں کے سوا کچھ بھی حقیقی نہیں؛ چنانچہ قابل تصور ہونا اور ہست ہونے کی الیت ایک ہی چیز ہیں اور کوئی ترقی موجود نہیں۔ قابل اور اک چیز کا جو ہر اس کا ناقابل ترقی، ناقابل فنا، ناقابل ترمیم، غیر محدود اور غیر مرمنی نہ ہونا ہے۔ تنواع و ترمیم اور تمام ترقی ایک فریب نظر ہے۔ ہستی کے خالص جو ہر کی جانب لگائی ہوئی سوچ کا نام اور اک ہے؛ دنیائے مظاہر ایک سراب ہے اور اس کے حوالے سے قائم شدہ آراء مخصوص خلاف قیاس ہی ہو سکتی ہیں۔

پار مینا یہ ز اس اصول کی روشنی میں غور کرتا ہے کہ کسی چیز کے ہست ہونے کی بات کرنے کے نتائج کیا ہیں۔ اول: ہو سکتا ہے کہ وہ وجود میں ہی نہ آئی ہو۔ اگر وہ ہے تو اس کا ظہور کسی بھی چیز میں سے نہیں یا کسی نہ کسی چیز میں سے ہوتا لازمی ہے۔ وہ لاشتے میں سے ظہور نہیں پاسکتی؛ کیونکہ کوئی لاشتے موجود نہیں۔ اس کا ظہور کسی نہ کسی چیز میں سے بھی نہیں ہو سکتا؛ کیونکہ ہستی یا وجود کے سوا کچھ بھی موجود نہیں۔ نہ ہی کوئی چیز اپنے علاوہ کسی سے وجود میں آسکتی ہے۔ آیا وہ موجود ہے یا نہیں؟ اگر وہ موجود ہے تو اس موجود ہے۔ اس طریقہ سے پار مینا یہ ز

دنیا کی ابتداء کے تمام بیانات کو مسترد کرتا ہے۔

پار مینا سید ز نے کہا کہ موجودات، ان کی متغیر صورتیں اور حرکت مخفی واحد ابدی حقیقت ("وجود") کا غاہری روپ ہیں۔ لہذا ابتدی یا لا وجود کے تمام دعوے غیر منطقی ہیں۔ درحقیقت وہ ایک "ہستی مطلق" کو مانتا تھا جس کی عدم موجودگی قابل تصور نہیں، لیکن اس کی نوعیت (فطرت) بھی اتنی ہی ناقابل تصور ہے، کیونکہ "ہستی مطلق" انسانی سوچ کی کسی بھی حد سے مادر اے۔ پار مینا سید ز کہتا ہے کہ مظاہر فطرت مخفی ظاہری اور انسانی خطا کا نتیجہ ہیں؛ وہ ہست تو گلتے ہیں، لیکن کوئی حقیقی وجود نہیں رکھتے۔ نیز، "وجود حقیقی" کا اور اک حیات کے ذریعہ نہیں ہوتا، بلکہ وہ صرف منطق میں ملتا ہے۔ یہ عقیدہ اُس کو افلاطون کی عینیت پسندی کا نقیب بنتا ہے۔ پار مینا سید ز کا نظریہ --- کہ لا وجود میں سے وجود کا ظہور نہیں ہو سکتا، اور وجود کا ظہور ہوتا ہے نہ عدم --- اُس کے بعد آنے والے ایکی ڈیلکسیز اور دیماقرطیس نے استعمال کیا اسے اور اپنے مادیت پسندانہ نظریہ کا نتیجہ کیا تھا۔

ہماری نصابی کتب کا "مادہ" پار مینا سید ز کا "حقیقی" ہے؛ اور جب تک ہم مادے کے سوا کسی اور چیز کے لیے جگہ نہ ڈھونڈ لیں، اُس کے بیان کردہ نظریہ حقیقت میں ہی مقید ہو جاتے ہیں۔ بعد میں آنے والا کوئی بھی فکری نظام اسے نظر انداز نہیں کر سکا، لیکن اس جیسے عقیدے کو مستقل طور پر مان لینا یقیناً ناممکن تھا۔ یہ میں معلوم دنیا کے ہست ہونے کے دعوے سے محروم کر دیتا ہے اور دنیا کو مخفی سراب بنا کر رکھ دیتا ہے۔ اگر ہمیں دنیا کا قابل فہم بیان پیش کرنا ہے تو یقیناً حرکت کو دوبارہ متعارف کروانا لازمی ہے۔ اگر ہمیں پار مینا سید ز کے اخذ کردہ نتائج سے پچھا ہے تو اس کی وضاحت کرنا پڑے گی۔

حسیاتی شہادت پر پار مینا سید ز کے عدم یقین اور قیاسی علم کی بہت زیادہ قدر افزائی نے اُس کی تعلیمات میں عینیت اور حقیقتی کے استدلالیت کا ایک غصہ متعارف کروایا، جیکہ ترقی (حرکت) سے انکار نے اسے قدم یوتانی مابعد الطیعیات کا بانی بنادیا۔ لہذا وہ مادیت اور عینیت دونوں قسم کے نظام ہائے فکر کو ممتاز کرنے کا باعث ہنا۔





## 12-انا کساغورث

پیدائش: 500 قبل مسح

وفات: 428 قبل مسح

ملک: یونان

اہم کام: "فطرت کے بارے میں" (محدود)

ایشیائے کوچک میں کلازو مینے سے تعلق رکھنے والے یونانی فلسفی انا کساغورث نے ماذدوں (Origins) کے فلسفہ میں nous ("ذہن" یا "استدلال") کا نظریہ متعارف کروایا۔ اس طبقتا تا ہے کہ وہ عمر میں اپی ڈیکلینز سے برا تھا، لیکن اس نے موخرالذکر کے بعد لکھا۔ انا کساغورث کا تعلق ایک اشرافی گھرانے سے تھا، لیکن مکمل طور پر سائنس سے وابستگی کی خواہش میں اس نے اپنی جائیداد رشتہ داروں کے حوالے کر دی اور ایکھنڑا چلا گیا۔ وہاں اس نے پیر ڈیکلینز کے ساتھ قربی تعلق میں زندگی گزاری۔ پیلو پونیشیائی جنگ جھونٹنے سے کچھ ہی عرصہ پہلے پیر ڈیکلینز کے سیاسی مخالفین نے اسے ناپارسائی کے جرم کا مرتكب تھہرایا۔۔۔۔۔

نامہ سائی سے مراد یا سات کے تسلیم شدہ دیوتاؤں کو مانے سے انکار تھا۔ (وہ حقیقت اُس نے کہا تھا کہ سورج محض پیلو پونیشا کے خلیے جتنے سائز کا ایک روشن پتھر ہے اور چاند مٹی سے بنا ہے)۔

چیرنگلیز کے اثر و سوخ کے ذریعہ بری ہو جانے کے باوجود اُسے مجبور الیمپس اس جانا پڑا۔ وہ وہیں پر 72 برس کی عمر میں فوت ہو گیا۔ اُس نے تصرف ایتھر کو فلسفہ کا گھر بنایا، بلکہ پہلا ایسا فلسفی بھی تھا جس نے ایک ”روحانی اصول“ بھی متعارف کروایا جو مادے کی زندگی اور صورت کا محرك ہے۔ اُس نے اپنا عقیدہ ایک شری تحریر ”فطرت کے بارے میں“ میں پیش کیا جو آپونیائی بجھ میں لکھی گئی۔ ہم تک اس تحریر کے کچھ کلکڑے ہی پہنچ پائے ہیں۔

چھی سچھی تحریروں سے میں بھی بنیادی نکات واضح ہیں۔ اناکساغورث کی تکوینیات نے ابتدائی یونانی مفکرین کی کادشوں میں سے ترقی پائی جنہوں نے واحد اسلامی عصر کی بنیاد پر طبعی کائنات کی وضاحت کرنے کی کوشش کی تھی۔ ایسی ڈولکلیز کی طرح اُس نے بھی ”موجود“ کے بارے میں پار مینائیدی بیان سے آغاز کیا اور خود مختار عناصر کی تکشیریت کا تصور پیش کیا۔ وہ ان کثیر عناصر کو ”بیج“ (Seeds) کہتا ہے۔ یہ بیج امتزاج کے مطلق عناصر اور ناقابل تقسیم ہے، لامحدود عدد کی ناقابل فنا اساس (Primordia)۔ ان کی ہیئت رنگ اور رذائیت میں اختلاف ہے۔ بعد کے مصنفوں نے یہوں کا ذکر بطور *Omoiomereia* کیا۔۔۔ یعنی آپس میں اور کل کے ساتھ مشاہدہ رکھنے والے ذرات۔ تاہم وہ آگ ہوا، مٹی اور پانی پر مشتمل ”چار آخذ“ نہیں؛ اس کے بر عکس وہ مرکبات ہیں۔ مثلاً ایسی ڈولکلیز کا خیال تھا کہ ہڈی مخصوص تناسب میں عناصر کا مرکب ہے، لیکن اناکساغورث اتنے پر قائم نہ ہوا۔ اُس نے نشانہ ہی کی کروٹی اور پانی سے بال وریدیں، شریانیں، گوشت، پٹھے، ہڈیاں اور باقی چیزیں بیش۔ اُس نے سوال کیا کہ ”کسی ایسی چیز سے بال کیسے بن سکتا ہے جو خود بال نہیں؟“ یہ الفاظ ایسی ڈولکلیز پر براہ راست تلقید کا تاثر رکھتے ہیں۔

اناکساغورث اناکسی مینیز کے فلسفہ کا پیر و کار تھا اور اپنی تکوینیات کی تفصیلات میں ہر ممکن حد تک اس فلسفہ کے قریب رہا۔ وہ نہیں کہہ سکتا تھا کہ ہر چیز ”ہوا“ ہے کیونکہ پار مینائیدی ز نے اس نقطہ نظر کو اڑا کر رکھ دیا تھا۔ اگر دنیا کی وضاحت کرنی ہی تھی تو ایک ازلی تکشیریت کو تسلیم

کرتا لازمی تھا۔ چنانچہ اس نے از لی ”ہوا“ کو ایک ایسی دنیا کے ساتھ بدل دیا جس میں تمام چیزیں اکٹھی اور مقدار و قابل پن دونوں حوالوں سے محدود تھیں۔ اس کی تفسیر یہ کی گئی کہ از لی کیت گیر متناہی طور پر قابل تقسیم ہے، لیکن یہ تقسیم کتنی ہی دوستک کیوں نہ کر دی جائے اس کا ہر حصہ بدستور تمام ”چیزوں“ پر مشتمل ہوتا ہے۔ لہذا اس اعتبار سے وہ کل جیسا ہی ہو گا۔

لیکن ایسا ہونے پر بھی ہم دنیا کی توضیح میں آگے نہیں بڑھتے؛ کیونکہ ایک ”بیج“ کو دوسرے ”بیج“ سے ممیز کرنے کا کوئی ذریعہ نہیں ہو گا۔ اس کا جواب یہ ہے کہ اگرچہ ہر چیز اپنے اندر ہر چیز کا ایک ” حصہ“ رکھتی ہے (چاہے اسے کتنی ہی باری کی تک کیوں نہ تقسیم کیا گیا ہو) لیکن کچھ چیزوں میں ایک چیز کا حصہ زیادہ اور دیگر میں کمی اور چیز کا حصہ زیادہ ہوتا ہے۔

چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ ہمیں معلوم اس دنیا میں موجود تفاوتوں کی وضاحت ان میں شامل حصوں کے مختلف تابعیات سے ہوتی ہے۔ ہر چیز کا نام اس میں موجود غالب حصے کی مناسبت سے ہے، حالانکہ یہ امر حقیقت اس میں ہر ایک چیز شامل ہوتی ہے۔ مثلاً برف سفید کے ساتھ ساتھ کامی بھی ہے، لیکن ہم اسے سفید کہتے ہیں کیونکہ سفید رنگ کا لے پر غالب ہوتا ہے۔ انا کاساغورث نے کہا کہ ہر ایک ”بیج“ میں شامل ” اشیاء“، روایتی متفاہدات ہیں۔۔۔ گرم اور سرد، تار و خلک، غیرہ۔ وہ انہی کے متعلق بات کرتے ہوئے کہتا ہے کہ ” ایک دنیا کی اشیاء دوسری دنیا کی اشیاء سے کئی ہوئی نہیں ہیں۔“ اپنی ڈوکلیز نے ان چاروں متفاہدات کو بذات خود ایک آخذہ بتایا تھا؛ جبکہ انا کاساغورث کے ہر ایک ”بیج“ میں وہ سبھی موجود ہیں۔

دوسرے یعنی حرکت کے آخذہ کا مسئلہ جوں کا تلوں رہا۔ جب تمام چیزیں اکٹھی ہیں تو ہم دنیاوی حالت سے گزر کر کثیر الجھت معلوم حقیقت کی جانب کیسے جائیں؟ اپنی ڈوکلیز کی طرح انا کاساغورث بھی حرکت کا آخذہ بتانے کے لیے کائنات صغير (microcosm) پر غور کرتا ہے۔ اس نے اسے ” ذہن“ یا ” استدلال“ (Nous) کا نام دیا۔۔۔ خالص، بے جذبہ منطق۔ یہ حرکت کے ساتھ ساتھ ہمارے اندر موجود علم کا آخذہ بھی ہے۔ تا ہم وہ ایک غیر دنیاوی قوت کا تصور تشكیل دینے میں کامیاب نہ ہو سکا۔

انا کاساغورث کا تصور ہی فلسفے میں اس کی حقیقی حصہ داری خیال کیا جاتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ ذہن نے دو طوں میں کائنات تشكیل دی: اول، ایک گردشی اور ترکیبی

(Mixing) عمل کے ذریعہ جو ہو ز جاری ہے؛ اور دو م جان دار اشیاء کی ترقی کے ذریعہ۔ پہلے مرحلے میں تمام ”تاریکی“ نے مل کر رات بنائی، تمام ”مائع“ کے ملنے سے سمندر بنے، غیرہ۔ ”ایک جیسے“ عناصر کی باہمی کشش کا یہی عمل دوسرے مرحلے میں بھی واقع ہوا جب ذہن نے بڑی مقدار میں گوشت اور دیگر عناصر کو مجمع کیا۔ یہ مرحلہ جانور اور پودے کے بیجوں کے ذریعہ عمل میں آیا جو اصل مرکب میں خلقتے۔ انا کساغورث کے مطابق، جان دار اشیاء کی نشوونما نامیاتی اجسام کے اندر ذہن کی طاقت پر مخصر ہے۔ بھی طاقت انہیں ارگر کے مرکبات سے غذاخذ کرنے کے قابل بناتی ہے۔

انا کساغورث یونانی فلسفہ کی تاریخ میں ایک اہم موز کی نمائندگی کرتا ہے؛ اس طور نے اُس کا nous کا تصور اپنایا؛ جبکہ اُس کے نظریہ نیج (یا جوہر/ایٹم) نے فلسفی دیما قریطس کے ایٹھی نظریہ کی راہ ہموار کی۔ اُس کے شاگردوں میں یونانی ریاست کا رپری یکلینیز، یونانی ڈرامہ نگار یوری پیدیز اور غالباً استرات بھی شامل تھا۔ وہ 30 سال تک ایجنسز میں تعلیم دیا رہا اور اس شہر کو آئندہ تقریباً ایک ہزار سال کے لیے فلسفہ کا گھووارہ بنادیا۔





## 13- اپنی ڈوکلیز

پیدائش: 490 قبل مسح (اندازہ)

وفات: 430 قبل مسح

ملک: یونان

اہم کام: "فطرت کے بارے میں"

یونانی فلسفی ریاست کا را در شاعر اپنی ڈوکلیز ایگری گینڈم، سلی میں پیدا ہوا۔ وہ قبل از سقراط فلسفیوں میں متاز مقام رکھتا ہے۔ بطور شاعر بھی اس نے بعد میں آنے والے شعراً مثلاً لوکریٹیس پر عمیق اثرات مرتب کیے۔ اس کی زندگی کے متعلق معلومات کا سب سے بڑا ذریعہ ڈایو جیز لا ریٹیس کی "متاز فلسفیوں کی سوانحات" ہے۔ غالباً الوہی حیثیت اور مجروانی قوتوں کا حامل ہونے کا دعویٰ کرنے کے باعث ہی وہ متعدد حکایات کا موضوع بن گیا۔ اس کا تعلق ایک اہم اور امیر اشرافی خاندان سے تھا۔ اس کے دادا نے 496 قبل مسح کی اولمپک کھیلوں میں گھوڑ دوڑ جھتی تھی۔ یہ معلوم نہیں کہ اس نے کہاں اور کس کے پاس فلسفہ پڑھا، لیکن

روایات کے مطابق وہ پار مینا نیدز کا شاگرد تھا۔ کچھ دیگر روایات میں اُسے فیٹا غورت، شیز فیٹر، انا کسا غورث اور انا کسی ماندر کا شاگرد بھی بتایا جاتا ہے۔ وہ چاہے پار مینا نیدز کا شاگرد رہا ہو یا نہ، لیکن اُس کے کام سے بخوبی و اتفاق اور گہرائی میں متاثر تھا۔

قرائیں سے پتا چلتا ہے کہ اپنی ڈوکلیز نے جمہوریت مخالف شہریوں کے خلاف سرگرمیوں میں حصہ لیا۔ مساوات کی حمایت میں اُس کی وو تقریریں بھی ملتی ہیں۔ بحیثیت مجموعی تمام روایات اُسے ایک مقبول سیاستدان، فسح و بلیغ مقرر اور جمہوریت و مساوات کا چیپن طاہر کرتی ہیں۔ وہ فلسفی، شاعر اور سیاست دان کے علاوہ طبیب اور شافعی کے طور پر بھی مشہور تھا۔ اپنی ڈوکلیز کی طبیعتیات کی بنیادیں اس مفردہ پر ہیں کہ مادے کے چار ”عناصر“ (عذ) ہیں: مٹی، ہوا، آگ اور پانی۔ یہ زندہ مخلوقات سمیت تمام چیزوں کو تخلیق کرنے کے قابل ہیں۔۔۔ مختلف امراض اور تابات میں باہم ملنے کے ذریعے۔ تاہم مرکب میں ہر ایک عنصر اپنی خصوصیات برقرار رکھتا ہے اور ہر ایک ابدی اور غیر متغیر ہے۔ مادے کے ان چار آخذوں کا بیان قبل از استرداد افسنے میں متصاد مادی تخلیقی سرچشموں کی روایات کا حصہ ہے، لیکن یہ پار مینا نیدز کی تھیوریز کا جواب دینے کی کوشش بھی تھی: جس نے کہا کہ دنیا واحد اور غیر متغیر ہے کیونکہ لاشے میں سے کچھ بھی ظاہر نہیں ہو سکتا اور کوئی بھی چیز لاشے میں فنا نہیں ہو سکتی، چنانچہ (دنیا نے مظاہر کی حقیقت کو بچانے کی خاطر) یہ فرض کرنا پڑے گا کہ مری دنیا کی متواتر تقریر پذیری، نشوونما اور انحطاط کی تہہ میں کچھ ابدی اور غیر متغیر چیز موجود ہے۔ لیکن اپنی ڈوکلیز کا خیال تھا کہ تمام مادہ چار بنیادی اجزاء سے مل کر بنتا ہے اور کچھ بھی ہست یا معدوم نہیں ہوتا، بلکہ چیزیں اپنے بنیادی جواہر کے تاب کی بنیاد پر ہی بہت تبدیل کرتی ہیں۔ ہیرا کلیس کی طرح وہ بھی یقین رکھتا تھا کہ محبت اور نفاق کی دو قویں باہمی عمل درآمد کے ذریعہ چاروں عناصر کو اکٹھا اور علیحدہ کرتی ہیں۔ نفاق ہر ایک عنصر میں بعد اور فاصلہ پیدا کرتا ہے: محبت انہیں ایک دوسرے کے قریب لاتی ہے۔ حقیقی دنیا ایسے مرحلے پر ہے۔ س میں کوئی بھی قوت غالب نہیں۔ آغاز

میں محبت غالب تھی اور چاروں عناصر آپس میں مل گئے: کائنات کی تشکیل کے دوران نفاق دار ہوا اور ہوا آگ، مٹی اور پانی کو جدا کر دیا۔ بعد میں چاروں عناصر جزوی طور پر دوبارہ مرتب ہوئے؛ مثلاً چشمے اور آتش فشاں مٹی میں پانی اور آگ کی موجودگی ظاہر کرتے ہیں۔

اپنی ڈوکلیز انواع کے مآخذ کے لیے اولین معلوم استدلالی مکہرہم بیان کرتا ہے۔

اُس کے مطابق تمام انواع کا ظہور زمین میں سے ہوا۔ جہاں تک انسان کا معاملہ ہے تو سب سے پہلے نائلیں اور مختلف اعضاء پیدا ہوئے۔ ابتداء میں یہ سب اعضاء الگ الگ سرگردان تھے۔ آخر کار محبت کی وقت نے انہیں اکٹھا کیا اور دو جسے وجود میں آئے جن کی شکل بنتی اور انسان کا ملغوہ تھی۔ اپنی ڈوکلیز اپنے نظریہ ارتقاء میں انسانوں اور جانوروں کے درمیان کوئی فرق نہیں کرتا۔

اپنی ڈوکلیز پہلا ایسا فلسفی نظر آتا ہے جس نے ہمارے چیزوں کا ادراک کرنے کے طریقہ کار کی تفصیلی وضاحت کی۔ اُس کا نظریہ (جس پر اس طور پر تھیوفرا اسٹن نے تقدیم کی) یہ ہے کہ تمام چیزیں لہریں جاری کرتی ہیں جو جسی اعضاء کے ساموں میں داخل ہو جاتی ہیں۔ سام اور لہریں مختلف شکلوں اور سائز کی ہونے کے باعث مخصوص اور موزوں جسی اعضاء کے ساموں میں ہی داخل ہوتی ہیں۔ نیز ایک جیسے عناصر کی مطابقت کے درجہ ادراک حاصل ہوتا ہے: ہم آنکھ میں موجود آگ اور پانی کی مدد سے ہی پالتر تسبیب ہلکے اور گہرے رنگوں کا ادراک کرتے ہیں، نہنچوں میں موجود سائنس بُو کا ادراک ممکن بناتی ہے۔

بدیہی طور پر تناسخ ارواح (آداؤن) پر کمزیر ایمان رکھنے والے اپنی ڈوکلیز نے اعلان کیا کہ گناہ گاروں کو 30,000 موسوں تک مختلف فانی جسموں میں جنم لینا ہوگا۔ اس سزا سے نہنچے کے لیے تقویٰ اختیار کرنے کی ضرورت ہے۔ اُس کے خیال میں تقویٰ اختیار کرنے کے لیے جانوروں کا گوشت کھانے سے احتساب لازمی ہے، کیونکہ عین ممکن ہے کہ ان کی روچیں کبھی انسانی جسموں میں مقیم رہ چکی ہوں۔ وہ جانوروں کا گوشت کھانے کو خوف ناک ترین گناہوں میں شمار کرتا ہے۔

ایک روایت کے مطابق خود ساختہ دیوتا اپنی ڈوکلیز نے پیر و کاروں کو اپنی الہیت کا یقین دلانے کے لیے Etna پہاڑ کے آتش فشاں گڑھے میں کو دکر جان دے دی تھی۔

(انگلش شاعر میتھو آرٹلڈ نے "Empedocles on Etna" میں اسی روایت کو پیغام بنایا)۔ معاصرین کے خیال میں وہ واقعی مخفی ایک فانی انسان سے بڑھ کر تھا۔ کہتے ہیں کہ اس طور پر اُسے علم بدائع کا موجہ قرار دیا اور گلین (جالینوس) اُسے اطلاعی طب کا بانی سمجھتا تھا۔ لورکلیوس نے اُس کی مسدس شاعری کو سراہا۔ آج اُس کی نظم "فطرت کے بارے میں" کی کوئی 400 سطریں اور "تلمیحات" کے کوئی 100 اشعار ہی ہم تک پہنچتے ہیں۔ لیکن طب "فلسفہ" سائنس اور تکنیکوں میں اُس کے اثرات واضح ہیں۔





## 14- ٹرینو

پیدائش: 488 قبل مسح

وفات: 430 قبل مسح (اندازہ)

ملک: یونان

اہم کام: معدوم تحریریں

ائلی میں ایلیا (ولیا) کا رہنے والا ٹرینو ایلیا نک فلسفی اور پار مینا نیڈز کا پسندیدہ شاگرد تھا۔ وہ 48 برس کی عمر میں پار مینا نیڈز کے ہمراہ ایتھنیز گیا۔ غالباً اس نے کچھ عرصہ ایتھنیز میں ہی گزارا۔ کہتے ہیں کہ اس نے 100 میٹر کے عوض چیری یکلیز اور کالیاں جیسے لوگوں کو اپنے عقائد کے متعلق بتایا۔ ٹرینو نے پار مینا نیڈز کو قانون سازی میں مدد دی۔ اس کی آزادی سے محبت کا اظہار اس بلند حوصلگی سے ہوتا ہے جس کے ساتھ اس نے اپنے آبائی ملک کو ایک جابر فرمازوں سے نجات دلانے کے لیے جان خطرے میں ڈالی۔ اس حوالے سے اختلاف پایا جاتا ہے کہ وہ فرمازوں کا تخت اتنے کی کوشش میں مارا گیا یا زندہ بیٹھ گیا۔ اس جابر فرمائیں ردا کے نام

کے متعلق بھی اختلاف ہے۔

ٹرینو نے اپنی تمام ترقوا نایاں پار مینائیڈز کے نظام فکر کی وضاحت کرنے اور اسے باقاعدہ صورت دینے میں صرف کیس۔ افلاطون سے ہمیں پتا چلا ہے کہ ٹرینو پار مینائیڈز سے کوئی پندرہ برس چھوٹا تھا اور جوانی میں پار مینائیڈز کے دفاع میں تحریریں لکھیں۔ چونکہ اس کی زیادہ تر تحریریں دست برداز مانہ کا شکار ہو چکی ہیں، اس لیے ارسطو کی "طبیعت" (کتاب 6، باب 9) ہی کچھ معلومات فراہم کرتی ہے۔ ارسطو نے اسے "جدیات کا موجود" کہا۔ وہ خاص طور پر اپنے پیراڈا اکسر کے لیے مشہور ہے جنہوں نے منطقی اور ریاضیاتی رجحان کو تقویت دی۔ دوام اور لاتناہیت کے بے کم و کاست تصورات تکمیل پا جانے تک یہ پیراڈا اکسر ناقابل حل رہے۔

ٹرینو نے "واحد" (غیر مرکی حقیقت) کے وجود کا پار مینائیڈی عقیدہ تجویز کرنے کے لیے "متعدد" (یعنی قابل تمیز خواص اور حرکت کے قابل چیزیں) کے وجود پر عام فہم عقیدے کو جھلانے کی کوشش کی۔ جو لوگ سمجھتے تھے کہ پار مینائیڈز کا واحد ہستی کا نظر یہ غلط ہے۔ ٹرینو نے انہیں جواب دینے کے لیے یہ ثابت کرنا چاہا کہ زمان و مکان میں کثیر چیزوں کے وجود کا مفروضہ اور بھی زیادہ غلط تھا۔

ٹرینو نے تین قصیے استعمال کیے: اول یہ کہ ہر ایک اکائی مقدار (Magnitude) کی حامل ہے؛ دوم، کہ یہ غیر متناہی طور پر قابل تقسیم ہے: اور سوم، کہ یہ ناقابل تقسیم ہے۔ تاہم، اس نے ہر ایک قصیے کے حق میں دلائل دیے۔ پہلے قصیے کے لیے وہ دلیل دیتا ہے کہ جو چیز کچھ اضافہ یا منفی کیے جانے پر بڑھتی یا گھٹتی نہ ہو تو دوسرا اکائی کچھ بھی نہیں۔ دوسرا قصیے کے لیے اس کی دلیل ہے کہ اکائی واحد ہونے کے ناتے متجانس (Homogeneous) ہے اور اسی لیے اگر یہ قابل تقسیم ہو تو ایک کے بجائے دوسرے نقطے پر قابل تقسیم نہیں ہو سکتے۔ تیسرا قصیے کے دفاع میں وہ کہتا ہے کہ اکائی اگر قابل تقسیم ہو تو لامدد و طور پر قابل تقسیم ہوتی ہے۔ یہ کافی پیچیدہ دلائل ہیں اور انہیں سمجھنے میں کافی دشواری کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ اس لیے آئیے ذرا تفصیل سے کوشش کرتے ہیں۔

ٹرینو کے دلائل کو دو گروپوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ پہلے گروپ کے پیراڈا اکسر تکثیریت (Multiplicity) کے خلاف ہیں اور ان کا مقصد یہ دکھانا ہے کہ "لامدد" یا مسلسل کا کائیوں پر مشتمل ہونا ممکن نہیں۔ چاہے وہ اکائیاں کتنی ہی چھوٹی اور کتنی ہی زیادہ ہوں۔

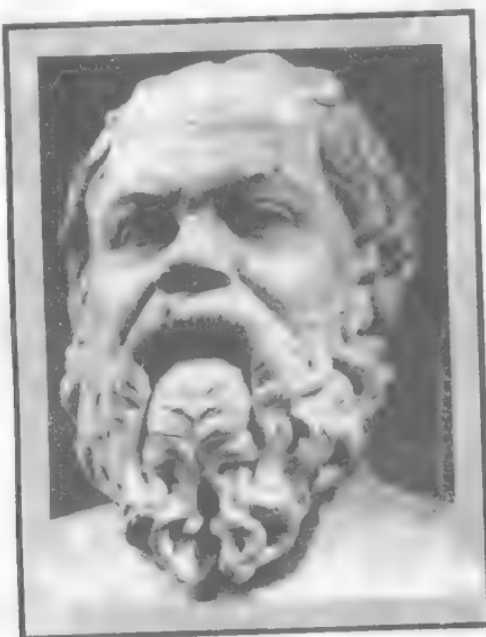
اس حوالے سے دو مرکزی دلائل دیے گئے: (1) اگر ہم فرض کر لیں کہ لکیر کا ایک نکلا بہت سے نقطوں سے مل کر بنا ہے تو ہم ہمیشہ اسے دو نکلوں میں تقسیم کر سکتے ہیں اور ان دونوں نکلوں کو مزید تقسیم کرنا بھی ممکن ہو گا۔ یہی عمل جاری رکھنے پر ہم کبھی بھی آخری نقطے تک نہیں پہنچ سکتے، اس لیے لکیر نقطوں پر مشتمل نہیں ہو سکتی۔ (2) لکیر میں موجود نقطے محدود بھی ہیں اور لا محدود بھی۔ ان کی تعداد محدود اس لیے ہے کیونکہ ایک نقطے تک پہنچ کر ختم ہو جاتی ہے۔ تاہم لا مقناہی طور پر قابل تقسیم ہونے کی وجہ سے یہ محدود ہے۔ چنانچہ لکیر کو بہت سے نقطوں پر مشتمل فرض کرنا تناقضی ہے۔

ٹینوں کے دلائل کا دوسرا گروپ حرکت سے متعلق ہے۔ انہوں نے زماں کا غصر متعارف کر دیا اور ان کا مقصد یہ دکھانا ہے کہ جس طرح لکیر نقاط کا مجموعہ نہیں، اسی طرح وقت بھی لمحات کا مجموعہ نہیں۔ اس حوالے سے چار دلائل دیے گئے: اڑتا ہوا تیرھا لمحات سکون میں ہے۔ کسی بھی مخصوص لمحے میں یہ مکاں میں اپنی ہی طوالت کے برابر ہے اور لہذا اس لمحے میں ساکن ہوتا ہے۔ چنانچہ یہ تمام لمحات میں ساکن ہو گا۔ ان سکون کی حالتوں کی ایک غیر مقناہی تعداد کا مجموعہ حرکت نہیں کہلا سکتا۔

یہ دلیل بہت مشہور ہے اور باقی تین دلائل پر بحث زیادہ و قیقی ہو گی۔ ٹینوں میں اپنے مخالفین کے خلاف دلائل دے رہا تھا۔ فیٹا غورث پسند اعداد پر مشتمل ٹکشیریت پر یقین رکھتے تھے اور ان اعداد کو تو سبع شدہ اکا یاں خیال کیا جاتا تھا۔ کانٹ، ہیوم اور ہیگل نے ٹینوں کے پیراڈاکس کا حل پیش کرنے کی کوشش کی۔ آج ریاضی دان، طبیعیات دان اور سائنس کے فلسفی اس بارے میں متفق ہیں کہ ٹینوں کے پیراڈاکس کے دریافت کردہ تضادات سے پہنچنے کے لیے کوئی سے تقاضے پورا کرنا ضروری ہیں۔ مکاں، زماں اور حرکت کے تصورات کو یکسر بدلتا پڑا، اور اسی طرح خط، عدد، پیمائش وغیرہ کے ریاضیاتی تصورات کے معاملے میں بھی ہوا۔

کسی ایک شخص کو ٹینوں کے پیراڈاکس حل کرنے کا ذمہ دار قرار نہیں دیا جا سکتا۔ نیوں اور لمپنر کے کیلکولس نے گرائیاں قدر حصہ ڈالا اور بیسویں صدی کی ابتداء میں کینور اور آئن شائن جیسے ریاضی دانوں نے اس عمل کو انجام تک پہنچایا۔





## 15- سقراط

پیدائش: 469 قبل مسح

وفات: 399 قبل مسح

ملک: یونان

اہم کام: اقوال، تقریریں

افلاطون کے وسلے سے مغربی فلسفہ کو نہایت گہرائی میں متاثر کرنے والا فلسفی سقراط ایتھنر میں ایک سگ تراش سو فرنگس اور ایک دیا Phaenarete کے ہاں پیدا ہوا۔ اس نے ادب، موسیقی اور جمنا سکلز میں باقاعدہ ابتدائی تعلیم حاصل کی۔ بعد میں وہ سوفطائیوں کے علم بدیع و معانی (Rhetoric) اور جدلیات سے واقف ہوا، آئینی ای فلسفیوں کے افکار اور ایتھنر کے عمومی پلخی سے آشنا پیدا کی۔ شروع میں سقراط نے اپنے باپ والا پیشہ اپنایا۔ روایت کے مطابق اس نے تین گریز (دیویوں) کا مجسمہ بنایا جو دوسری صدی عیسوی تک ایکروپوس کے مذل پر ایستادہ رہا۔ سپارٹا کے ساتھ پیلو پونیشیائی جنگ میں وہ پیدل فوج میں

شامل ہوا اور پوشیدہ یا (430ق-م) ڈبلیم (424ق-م) اور ایکمپی پوس (422ق-م) کی لڑائیوں میں غیر معمولی شجاعت کا مظاہرہ کیا۔ سقراط زبانی بحث کو تحریر پر فوکیت دیتا تھا، لہذا اپنی بالغ زندگی کا زیادہ تر عرصہ ایتھنز کی لگیوں اور بازاروں میں بحث کے متنی کسی بھی شخص کے ساتھ دلیل بازی کرتے ہوئے گزارا۔ بتایا جاتا ہے کہ سقراط ظاہری شکل و صورت میں غیر پرکشش اور کوتاہ قامت مگر نہایت جفاکش اور خود منضبط تھا۔ اس نے زندگی سے بھر پور مزہ لیا اور اپنی حاضر جوابی اور دلچسپ جس مزاج (جو طنز یا رواقیت سے عاری تھی) کے باعث مقبولیت حاصل کر لی۔

سقراط ایتھنز کے قوانین کی اطاعت کرتا تھا، لیکن بالعموم سیاست سے دور رہا جس کی وجہ ایک الودی فہماش تھی۔ وہ یقین رکھتا تھا کہ دیوتاؤں نے اُسے فلسفہ کو مقصد حیات بنا نے اور تعلیم دینے کے ذریعہ اپنے ملک کی بہترین انداز میں خدمت کرنے کا فریضہ سونپا ہے۔ لہذا وہ اہل ایتھنز کو تحریر یہ نفس میں لگانے اور ان کی روحانی نگہداشت میں مصروف ہو گیا۔ سقراط نے کہا، ”اپنے آپ کو پیچا نو۔“ وہ ڈیورنٹ کی رائے میں اصل فلسفہ تجھی شروع ہوتا ہے جب انسانی ذہن اپنی طرف متوجہ ہو جائے اور خود کو پرکھنے کی صلاحیت پیدا کر لے۔ کیا اپنی ذات کا تحریر کرنا اور نتیجتاً کسی صریح یقین تک پہنچنا ممکن ہے؟ سقراط کا ایک مقولہ بہت مشہور اور مقبول ہے: ”میں ایک بات بخوبی جانتا ہوں، اور وہ یہ ہے کہ میں کچھ نہیں جانتا۔“ تو کیا علاش ذات ساری زندگی فلسفیانہ بحثوں کی نذر کرنے کا انعام حُضُر ”میں کچھ نہیں جانتا“ ہے؟ شاید سقراط کا یہ جملہ اُس کی انگصاری کا ثبوت ہے جس کی وجہ سے لوگوں کو اُس میں اور بھی زیادہ دلچسپی پیدا ہوئی۔ سقراط کی سب سے بڑی کامیابی سننے والوں کو سوچنے اور مسلمہ قوانین اور دستوروں کے بارے میں سوال انھانے اور ان پر شک کرنے کی تحریک دیتا تھی۔

اگر آپ طے شدہ حالات پر سوال انھانے اور نئی راہیں تلاش کرنے کے متنی ہوں تو عموماً سب سے پہلے اپنے قریب ترین لوگوں سے بیگانے ہو جاتے ہیں۔ آسمان کی دسعتوں میں سیاحت کرنے والا ذہن مسلسل حقیقی مادی حالات سے بے بہرہ رہتا ہے۔ سقراط کے ذریعہ معاش کے متعلق کسی کو معلوم نہ تھا، وہ اپنے بچوں اور بیوی کی بھی کوئی پرواہ نہ کرتا۔ اُس کی بیوی ٹرانٹی پے کا نام تاریخ میں ”بھگڑا اور لڑاکی عورت“ کا ہم معنی بن گیا۔

سرطاں نے کوئی کتاب نہ لکھی اور کوئی باقاعدہ فلسفیانہ کتب قائم نہ کیا۔ اس کی شخصیت اور اندازِ فکر کے بارے میں تمام قطعی معلومات کا آخذہ اس کے دو ممتاز ترین شاگردوں کی تحریر ہیں ہیں۔ ایک شاگرد افلاطون تھا جس نے کہیں کہیں اپنے نظریات بھی سرطاں کے کھاتے میں ڈال دیے۔ دوسرا شاگرد دریونوفون ایک نظر نگار تھا جو اسٹاد کے متعدد عقائد کو سمجھنے میں غالباً ناکام رہا۔ افلاطون نے سرطاں کو علمی کے ایک بھویہ پردازے کے پیچے چھپا ہوا اور وہی ہوشیاری و دنائی کا حامل بیان کیا جس کے باعث وہ بڑی آسانی کے ساتھ دلائل پیش کرتا تھا۔

فلسفے میں سرطاں کی حصہ داری بنیادی طور پر اخلاقی نویسی کی تھی۔ انصاف، محبت اور نیکی ہیسے تصورات کی مسروضی تفہیم پر یقین اور حاصل کر دہ خود آگئی اس کی تعلیمات کی اساس تھی۔ وہ یقین رکھتا تھا کہ تمام بدی لاعلمی اور جہالت کا نتیجہ ہے اور کوئی بھی شخص اپنی مرضی سے بر انہیں بنتا۔ چنانچہ نیکی علم ہے اور راست بات کا علم رکھنے والا شخص درست رو یہ ہی اختیار کرے گا۔ اس کی منطق نے استدال اور عمومی تعریفیات کے لیے جنجو پر خصوصی زور دیا، جیسا کہ نوجوان ہم عصر اور شاگرد افلاطون اور افلاطون کے شاگرد ارسطو کی تحریروں میں نظر آتا ہے۔ ان فلسفیوں کی تحریروں کے ذریعہ سرطاں نے بعد کی مغربی فکر کے دھارے پر عمیق اثرات مرتب کیے۔

سرطاں کی دوستی اور اثر میں آنے والا ایک مفکر ایشی تھیز تھا جس نے رواتی فلسفیانہ مکتب کی بنیاد رکھی۔ سرطاں ارسطی پس (Aristippus) کا بھی اسٹاد تھا جو تجربے اور مسرت کے ساتھی (Cyrenaic) فلسفے کا بانی ہتا۔ اپنی قورس کا زیادہ عالی شان فلسفہ ارسطی پس کی فکر کی ہی ترقی یافتہ صورت تھا۔ یونانی فلسفی Epictetus، رومان فلسفی سینیکا کا بزرگ اور روم شہنشاہ مارکس اور بلیکس ہیسے رواقوں نے سرطاں کو عالی تر زندگی کی تجسم اور رہنمائی کیا۔

سرطاں کی موت نے اس کی شخصیت کو اور بھی زیادہ پر کشش بنادیا۔ اگرچہ وہ ایک محبت وطن اور عمیق مذہبی یقین کا حامل شخص تھا لیکن بہت سے ہم عصر اسے شک کی نظر سے دیکھتے اور اس تھی ریاست و مروج نہ ہب کی جانب اس کے رو یہ کو ناپسند کرتے تھے۔ 399 قبل مسیح میں اس پر ریاست کے دیوتاؤں کو نظر انداز کرنے اور نئے معیوب متعارف کروانے کا الزام عائد

کیا گیا۔ (یاد رہے کہ سقراط اکثر ”باطنی داخلی آواز“ کا ذکر کیا کرتا تھا)۔ اُسے نوجوان نسل کا اخلاق بگاڑنے اور انہیں جمہوریت کے اصولوں سے دور ہٹانے کا موردا الزام بھی تھہرایا گیا، اور اُسے غلط طور پر سو فسٹائیوں کے ساتھ بھی جوڑا گیا۔ شاید اس کی وجہ یہ تھی کہ مرا جیہہ شاعر ارشو فینر نے اپنے کھلیل ”بادل“ میں اُس کا مذاق ایک ”دکان فکر“ کے ایسے مالک کے طور پر اڑا دیا تھا جہاں نوجوانوں کو بدترین استدلال اعلیٰ ترین استدلال کی صورت میں پیش کرنا سکھایا جاتا تھا۔

افلاطون کی ”Apology“ سے پہاڑتا ہے کہ سقراط نے مقدمے میں اپنادفاع کرتے ہوئے کیا کہا۔ وہ بڑی بے باکی اور نذری کا ثبوت دیتے ہوئے اپنے نظریات پر ڈالا رہا۔ ”منصفوں“ نے اُسے موت کی سزا دی جانا لکھ بہت کم لوگوں نے اس فیصلے کے حق میں دوٹ ڈالے تھے۔ آئھنی قانونی دستور کے مطابق سقراط نے اپنی سزا نے موت کے خلاف طنزیہ جوابی دعویٰ کیا اور تجویز دی کہ اُسے بُس ہوڑا سا جرم اسی کر دیا جائے کیونکہ وہ ایک فلسفیانہ مشن کے حامل انسان کے طور پر ریاست کے لیے قابل قدر ہے۔ منصف اس تجویز پر اتنے سخ پا ہوئے کہ سقراط کی سزا نے موت کے حق میں دوٹوں کی تعداد کافی بڑھ گئی۔

سقراط کے دوستوں نے اُسے بیل سے بھگانے کا منصوبہ بنایا لیکن وہ قانون کی اطاعت کرنا اور اپنے نصب اعین کی خاطر جان دینا زیادہ بہتر سمجھتا تھا۔ اُس نے زندگی کا آخری دن دوستوں اور مذاہوں کے درمیان گزارا اور شام کے وقت بڑے سکون سے زہر کا پیالہ پی لیا (جیسا کہ اُس دور میں سزا نے موت دینے کا دستور تھا)۔ افلاطون نے سقراط کے مقدمے اور موت کا حال ”Apology“، ”Crito“ اور ”Phaedo“ میں بیان کیا ہے۔





## 16- دیماقریطس

پیدائش: 460 قبل مسح

وفات: 370 قبل مسح

ملک: یونان

اہم کام: نظریہ جوہریت

کائنات کا ایسی نظریہ پیش کرنے والا یونانی فلسفی دیماقریطس ابدی را میں پیدا ہوا۔ پچھے محققین اُس کا سن پیدائش 490 قبل مسح بھی بتاتے ہیں۔ اُس کے باپ کا تعلق ایک اعلیٰ اور امیر کبیر خاندان سے تھا جس نے شاہ فارس زر کسیر کی ایشیا و اپسی پر اُس کی فوج کو خیافت دینے کے لیے کافی رقم خرچ کی۔ اس خدمت کے عوض زر کسیر نے اُسے اور دیگر اہل ابدی را کو گرال قد رتحائف دیے اور اپنے متعدد کامن ان کے پاس ہی چھوڑ گیا۔ ڈایو جیز ارٹنیس کے مطابق دیماقریطس نے انہی کا ہنوں (Magi) کے پاس فنکیات اور انسیمات کا مطالعہ کیا۔ اپنے باپ کی وفات کے بعد وہ دانش کی تلاش میں سفر پر روانہ ہوا اور ترکہ میں ملنے والی ساری

دولت اسی مقصد میں لگائی۔ کہا جاتا ہے کہ وہ مصر ایتھو پیا، فارس اور ہندوستان گیا۔ یہ امر یقینی نہیں کہ آیا وہ اپنے اسفار کے دوران ایتھر زیگیا ایسا کسان غورث کے پاس مطالعہ کیا یا نہیں۔ اپنی زندگی کے ایک مرطے پر اس نے فیٹا غورث ازم کی تعلیم حاصل کی اور یوں پس کا شاگرد ہنا۔ کئی سال تک سفر کرنے کے بعد وہ واپس ابدریا آیا تو ساری دولت صرف ہو چکی تھی۔ تاہم اس کے بھائی داموس نے اسے سہارا دیا۔ ابدریا میں مروج قانون کے مطابق میراث میں حاصل ہونے والی دولت کو ضائع کر دینے والا شخص تجیز و عکفین کے حقوق سے محروم ہو جاتا تھا۔ دیماقرطیس نے اس رسوائی سے بچنے کی خاطر عوامی پیکر جز دیے۔ پیش نیکس بتاتا ہے کہ وہ جڑی بولیوں نباتات اور پتھروں کی خوبیوں سے واقف تھا، اور اس نے اپنی زندگی قدرتی اجسام پر تجربات کرنے میں گزاری۔ قدرتی مظاہر کے علم نے اسے شہرت دلادی۔ وہ موسیاٹی تبدیلیوں کی پیش گویاں کرنے لگا۔ اس قابلیت نے لوگوں کو اس یقین کی جانب مائل کیا کہ وہ مستقبل کے واقعات کی پیش گوئی کر سکتا تھا۔ وہ نہ صرف اسے عام فانی انسانوں سے برتر سمجھنے لگے، بلکہ اپنے عوامی امور بھی اس کے کنٹروں میں دینے کی خواہش ظاہر کی۔ دیماقرطیس نے سرگری سے بھر پور زندگی پر نظر ان زندگی کو ترجیح دی اور عوامی اعزازات کو قبول کرنے سے انکار کر کے اپنی باقی زندگی عزالت میں گزاری۔

دیماقرطیس کے طبعی اور سکونیاتی نظریات اپنے اسٹاڈ یوی پس کے نظریات کا ہی مفصل اور باقاعدہ مفہوم و رژن تھے۔ دنیا کے بدلتے ہوئے طبعی مظاہر کو بیان کرنے کی کوشش میں دیماقرطیس نے زور دیا کہ خلایا لاشے (Void) کو بھی موجود سمجھنا جاتا اتنا ہی بجا تھا جتنا کہ حقیقت یا ہستی کو۔ اس نے لاشے کو ایک لاحدہ و دخلہ تصور کیا جس میں ہستی (یعنی طبعی دنیا) کو بنانے والے ایتم محدود تعداد میں حرکت کرتے ہیں۔ یہ ایتم ابدي اور غیر مرئی ہیں؛ اس قدر چھوٹے کہ ان کی مزید تخفیف ممکن نہیں۔ (ای وہج سے اُن کا نام ایتم یعنی ناقابل تقسیم رکھا۔ اُردو میں اس کا ترجمہ لاستجری بھی کیا جاتا ہے، یعنی جس کے مزید اجزاء کے جا سکیں)۔ ایتم بے سام ہیں اور اپنی زیر قبضہ تمام جگہ کو پر کر دیتے ہیں۔ ان کے درمیان صرف شکل، ترتیب، مقام اور تعداد کا فرق ہے۔ لیکن مقدار میں اختلاف کے نتیجہ میں کیفیتی اختلاف شخص ظاہری ہیں۔ ایمیوں کی مختلف ترتیب اور امتزاجات ہماری حیات کو مختلف انداز میں متاثر کرتے ہیں۔

کوئی چیز محض اصطلاحی مفہوم میں گرم یا سرد، شیریں یا ترش، سخت یا نرم ہے؛ حقیقی چیز صرف اور صرف ایتم اور خلا ہیں۔ چنانچہ پانی اور لوہے کے ایتم ایک جیسے ہیں۔ لیکن پانی کے ایتم نرم، گول اور گھٹھا کے قابل نہ ہونے کے باعث آگے گئے گے لاحقے جاتے ہیں، جبکہ لوہے کے ایتم سخت، کھردے، غیر ہموار ہونے کے باعث آپس میں گھٹ کر ایک ٹھووس جسم بنتے ہیں۔ چونکہ تمام مظاہر ایک ہی جیسے ابدی ایٹھوں پر مشتمل ہیں، اس لیے یہ کہا جاسکتا ہے کہ قطعی معنوں میں کچھ بھی وجود میں آتا اور نہ ہی نابود ہوتا ہے۔ البتہ ایٹھوں کے مرکبات بڑھوڑی اور تخفیف کے ذمہ دار ہیں، اور یہی امر کسی چیز کے ظہور اور معدومیت، یا "پیدائش" اور "موت" کی وضاحت کرتا ہے۔

دیماقریطس کے مطابق، جس طرح ایتم بے علت اور ابدی ہیں، اسی طرح حرکت بھی ہے۔ دیماقریطس نے ایک خالصتاً مکنیکل نظام کے طریقے اور "لازی"، قوانین پیش کیے۔ اس نظام میں ایک ذین علت کی ضرورت نہیں تھی جو کسی مقصد کے پیش نظر مصروف عمل ہو۔ اس نے کائنات کی ابتداء کی وضاحت یوں کی۔ آغاز میں ایتم تمام مستوں میں حرکت کرتے تھے۔ یہ ایک قسم کے ارتقائش کی حالت تھی۔ چنانچہ تصادم ہوئے اور ایک چکر دار حرکت کے باعث ایک جیسے ایتم اکٹھے ہو گئے اور متعدد ہو کر زیادہ بڑے اجسام اور دنیاؤں کو تشکیل دیا۔ یہ سب کچھ کسی مقصد یا خاص منصوبے کے تحت نہیں ہوا، بلکہ محض "ضرورت" (Necessity) کا نتیجہ تھا۔ یعنی یہ ایٹھوں کی فطرت کا عمومی اظہار تھا۔ ایتم اور لائشے تعداد اور وسعت میں لامحدود ہیں اور حرکت ہمیشہ سے موجود ہے۔ لہذا ہمیشہ سے ہی لامتناہی دنیا میں موجود رہی ہوں گی جو سب کی سب نشوونما اور انحطاط کے مختلف مراحل والے ایک ہی جیسے ایٹھوں پر مشتمل تھیں۔

دیماقریطس نے اور اک اور علم پر خاص توجہ دی۔ مثلاً اس نے زور دیا کہ احساسات وہ تبدیلیاں ہیں جو دیگر اشیاء سے خارج ہونے والے ایٹھوں سے روح کے متاثر ہونے پر پیدا ہوتی ہیں۔ روح کے ایٹھوں کو صرف دیگر ایتم ہی متاثر کر سکتے ہیں۔ لیکن شیریں اور ترش جیسے احساسات خارج شدہ ایٹھوں میں خلیق نہیں، کیونکہ وہ محض ایٹھوں کے سائز اور شکل سے پیدا ہونے والے اثرات کا نتیجہ ہیں۔ مثلاً مٹھاں کی وجہا یے گول ایتم ہیں جو سائز

میں بہت زیادہ چھوٹے نہیں۔

دیماقریطس ہی پہلا شخص تھا جس نے رنگ کی وضاحت کرنے کی کوشش کی۔ اس کے خیال میں رنگ مرکبات کے مشتملہ ایٹوں کی "پوزیشن" کی وجہ سے ہیں۔ مثلاً سفیدی کا احساس ہموار اور چھپے ایٹوں کا نتیجہ ہے جن کا کوئی سایہ نہیں ہوتا۔ جبکہ کالے رنگ کا احساس کھرد سے اور غیر ہموار ایٹوں سے پیدا ہوتا ہے۔

دیماقریطس نے ماقوٰق الانسان عاملیت (Agency) کو حوالہ بنا کر غیر معمولی مظاہر (رعد صاعقه، آتش فشاں) کی وضاحت کی خواہش کو دیوتاؤں پر مقبول عام عقیدے سے منسوب کیا۔ اس نے اخلاقیات کے بارے میں بھی لکھا اور سرست یا "خوش دلی" کو اعلیٰ ترین خوبی بتایا۔۔۔ ایسی حالت میں جو اعدال، ذہنی طہانیت اور رخوف سے آزادی میں حاصل ہوتی ہے۔ بعد کی تو ارخ میں دیماقریطس کا ذکر "خندہ زن"، فلسفی کے طور پر آتا ہے۔ جبکہ متین اور یاسیت پسند ہیرا کلائیس کو "بُورنے والا فلسفی" کہا گیا۔

دیماقریطس کی ایئی تحریری نے بقاء توانائی اور مادے کے ناقابل تخفیف ہونے کے جدید اصولوں کی پیش میںی کی۔ اپنی قورس نے اپنے فلسفہ کے بنیادی اصول اسی سے مستعار لیے۔





## 17- تھراسی ماکس

پیدائش: 459 قبل مسح (اندازا)

وفات: 400 قبل مسح (اندازا)

ملک: یونان

اہم کام: انصاف کے بارے میں نظریات

کالسیدون کا تھراسی ماکس اینٹی فون، کریپیاں، پیاس، گور جیاس اور پر وٹا غورث سمیت "پرانے سو فلٹائیوں" میں سے ایک ہے۔ اس کا دور پانچویں صدی کے اوآخر کا ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ تھراسی ماکس تھیجیا میں میگارا کی ایک بستی کالسیدون میں پیدا ہوا اور 427 قبل مسح تک خود کو ایک تھنڈر میں ایک استاد، مقرر اور تقریر یونیس کے طور پر ممتاز کر چکا تھا۔ اس کی زندگی اور کام کے متعلق اس کے علاوہ بکھل، ہی کچھ معلوم ہے۔ تھراسی ماکس کے پائیدار اثرات کی وجہ افلاطون کی "ریاست" کی کتاب اول میں اس کا یادگار مقام ہے۔ اگرچہ یہ بات واضح نہیں کہ افلاطون نے جو خیالات اس سے منسوب کیے وہ واقعی اس کے ہیں یا نہیں،

لیکن تصور عدل پر تھرا اسی ماکس کی تقدیز بروست اہمیت کی حامل اور پانچ یہی صدی قبل مسح کے او اخ کے ایخنر میں سو فسطائی روشن خیالی کے نمائندہ سیاسی و اخلاقی نظریات پیش کرتی ہے۔ تھرا اسی ماکس کی تحریروں کے بچے کچھ شذرے اس کے فلسفیانہ نظریات کا بہت آم پتا دیتے ہیں۔ وہ یا تو علم بدایع سے متعلق ہیں یا پھر ان تحریروں کے حصے ہیں جو غالباً دوسروں کے لیے لکھی گئیں۔ لہذا انہیں تھرا اسی ماکس کے اصل خیالات کا نمائندہ قرار دینا مشکل ہے۔ ایک دلچسپ ترین اقتباس میں دعویٰ کیا گیا ہے کہ دیوتاؤں کو انسانی معاملات سے کوئی سردار کار نہیں کیونکہ وہ عدل نافذ کرنے والے معلوم نہیں ہوتے۔ تاہم دانشوروں کے درمیان اختلاف ہے کہ آیا یہ دعویٰ اس نقطہ نظر سے مطابقت رکھتا ہے یا نہیں جو افلاطون سے تھرا اسی ماکس نے منسوب کیا۔ ”ریاست“ کی پہلی کتاب میں افلاطون کا بیان کافی تفصیلی ہے۔ یہ بیان تاریخی اعتبار سے چاہے مخلوق کسی لیکن تھرا اسی ماکس کے فلسفیانہ نظریات پر کافی روشنی ڈالتا ہے۔ وہ سقراط کی اس رائے پر تقدیم کرتا ہے کہ عدل ایک لازمی نہیں ہے۔ وہ کہتا ہے کہ نا انصاف اگر وسیع پیانے پر ہو تو زیادہ طاقتور، زیادہ آزاد اور انصاف کی نسبت زیادہ با اختیار ہوتی ہے۔ اس حوالے سے دلائل دیتے ہوئے وہ انصاف کے متعلق تین مرکزی دعوے کرتا ہے:

1. انصاف بھی زیادہ طاقتور کے مقاد میں ہے۔

2. انصاف قوانین کا مطیع ہے۔

3. انصاف دوسرا کو فائدہ پہنچانے کے سوا کچھ بھی نہیں۔

ان تینوں دعووں کے درمیان تناوٰ و اضطر ہے۔ یہ امر روز روشن کی طرح عیاب ہے کہ قانونی ضوابط پر عمل کرنے والا شخص بیش (سیاسی طور پر) طاقتور شخص کوئی فائدہ کیوں پہنچاتا ہے، یا یہ افعال دوسروں کے مقادات ہی کیوں پورے کرتے ہیں۔ محققین نے کسی ایک دعوے کو زیادہ اہمیت دینے کے ذریعہ ان تناوٰ کو حل کرنے کی کوشش کی۔

اول Zeller اور سڑاس جیسے کچھ محققین موجود ہیں جو انصاف کے متعلق تھرا اسی ماکس کے خیالات کو اساسی عصر مانتے ہیں۔ ان کے مطابق وہ فطری حق کا وکیل ہے جو دعویٰ کرتا ہے کہ (فطری اعتبار سے) طاقتور کا کمزور پر حکومت کرنا منصفانہ ہے۔ یہ تفسیر تھرا اسی ماکس کے دلائل اور ”گور جیاس“ میں افلاطون کی جانب سے کالی ٹھیز سے منسوب کردہ نقطہ نظر کے

دریان مشاہتوں پر زور دیتی ہے۔

ہورانی اور گروٹے جیسے محققین کا دوسرا گروہ منصر ہے کہ تھراہی ماکس ایک قسم کی ضابطہ پرستی (Legalism) کا حامی تھا۔ اس تصریح کی رو سے وہ ایک علاقیقت پسند (Relativist) ہے جو اس بات سے منکر ہے کہ قوانین کی اطاعت کے علاوہ بھی کچھ انصاف میں شامل ہے۔

تیسرا گروپ کہتا ہے کہ تھراہی ماکس کا دعویٰ نمبر 3 ہی انصاف کے متعلق اس کی سوچ کا بنیادی غرض ہے۔ چنانچہ تھراہی ماکس ایک اخلاقی اناپرست بن کر ابھرتا ہے جس کا کہنا ہے کہ انصاف دوسروں کی فلاح کا نام ہے اور ذاتی مفاد کی خواہش اس کے منافی ہے۔ یوں وہ ایک سیاسی نظریہ دان کے بجائے اخلاقی مفکر نظر آتا ہے۔

اے ای ٹیلر اور Burnet جیسے محققین کا ایک چوتھا گروپ بھی ہے جو تھراہی ماکس کو ایک اخلاقی منکر کل کے طور پر لیتے ہیں۔ اس نقطہ نظر کے مطابق تھراہی ماکس کا مقصد یہ دکھانا ہے کہ انصاف کا کوئی وجود نہیں اور یہ تصور بالکل ایعنی ہے۔ Burnet اس حوالے سے لکھتا ہے: ”وہ گور جیا اس کے تکوینیاتی انکار کل (Nihilism) کا نقطی اخلاقی ہم مقام ہے۔“

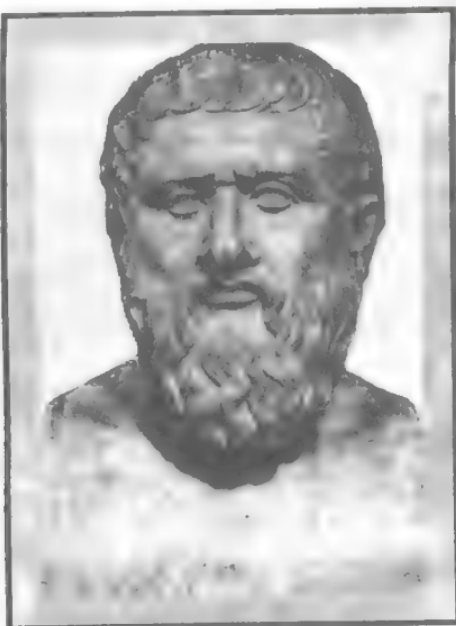
چھانے میں محققین بھی ہیں جن کے خیال میں تھراہی ماکس ایک رہبر اہم کا شکار منکر ہے۔ مثلاً کراس اور Wootzley نے کہا کہ اس نے عدل کے مختلف معیار پیش کیے اور یہ نہ سوچا کہ وہ آپس میں میل نہیں کھاتے۔ Maguire کی رائے میں ”ریاست“ کی پہلی کتاب میں تھراہی ماکس سے منسوب کردہ خیالات میں سے چند ایک ہی اس کے اپنے ہیں۔ اور افلاطون نے اپنے دلائل کی بنیاد تیار کرنے کے لیے کچھ اور خیالات کو خواہ منوہ اس کے سر تھوپ دیا۔

تھراہی ماکس سے منسوب دلائل کی مختلف تعبیروں اور اختلاف رائے کے باوجود اخلاق اور سیاسی تحریری پر اس کے اثرات مرتب ہوئے۔ اخلاقیات کے میدان میں اس کے خیالات کو آئندہ اخلاقی اقدار کی اولین اساسی تقيید کے طور پر دیکھا گیا۔ تھراہی ماکس کا اس ارکی ”انصاف“ گھنٹ زیادہ طاقت ور کے مفاد میں ہے۔ اس نقطہ نظر کی جماعت میں لہتا ہے کہ اخلاقی اقدار سیاسی لحاظ سے تغیر ہوتی ہیں اور وہ مخصوص سیاسی طبقات کے مفادات کے عکس کے سوا

پچھے بھی نہیں۔ چنانچہ ہم تھراہی ماکس کو شئے کا نقیب کہہ سکتے ہیں جس نے کہا تھا کہ اخلاقی اقدار کو سماجی حوالے سے دیکھنا اور سمجھنا چاہیے۔ سیاسی اعتبار سے تھراہی ماکس کو اکثر ایک روایتی حقیقت پسندی کا نمائندہ خیال کیا گیا جو ”جس کی لاٹھی اُس کی بھیں“ کے قانون کو مانتا ہے۔ یہ فقط نظر تھراہی ماکس کو عموماً اُن دلائل کے ساتھ غسلک کرتا ہے جو تھیوی ڈائیزر نے ”پیلو یونیٹی جنگ کی تاریخ“ میں اس تھیوی سے منسوب کیے۔ چنانچہ اسے میکیاولی کی ایک ابتدائی صورت خیال کیا جانے لگا جو ”دی پُس“ میں ریاست کار کو ہر قسم کی اخلاقی پابندیوں سے مستثنی قرار دیتا ہے۔

سی ڈی سی Reeve کی رائے میں سفر اسٹا اور تھراہی ماکس کے درمیان گفتگو سے پتا چلتا ہے کہ سوالات کرنے کا سفر اسٹا اندراز تھراہی ماکس جیسے کسی شخص کو فائدہ نہیں پہنچا سکتا جو انصاف کو ایک نیکی ماننے سے صاف انکار کرتا ہے۔ اسی لیے افلاطون نے ریاست کی بقیہ کتب میں سفر اسٹا کے اخلاقی اصولوں کو توڑ مردگر پیش کیا۔





## 18- افلاطون

پیدائش: انداز 428 قبل مسح

وفات: انداز 347 قبل مسح

ملک: یونان

اہم کام: "مکالمات"؛ "ریاست"

مغربی فکر پر عمیق ترین اثرات مرتب کرنے والا نہایت تخلیقی فلسفی افلاطون ایکھنر کے ایک ارشو کریک گھر انے میں پیدا ہوا۔ اس کا باپ ارشوون ایکھنر کے ابتدائی بادشاہوں کی نسل سے تعلق رکھتا تھا اور مار Perictione چھٹی صدی قبل مسح کے قانون و ہنرہ سولوں کی دور پار کی رشتہ دار تھی۔ افلاطون ابھی بچہ ہی تھا کہ باپ مر گیا اور مار نے Pyrilampes سے شادی کر لی جو ریاست کا پیر یکلیز کا قریبی ساتھی تھا۔

عبد جوانی میں افلاطون سیاسی اولوالعزمی رکھتا تھا، لیکن ایکھنر کی سیاسی قیادت سے مایوس ہو گیا۔ انجام کاروہ سفر اس کا شاگرد بنا اور اسی کا بنیادی فلسفہ اور جدلیاتی انداز بحث اپنا

لیا؛ یعنی سوالات، جوابات اور اضافی سوالات کے ذریعے سچائی کی جستجو۔ افلاطون نے 399 قم میں آئٹھنی جہور یہ کے ہاتھوں سقراط کی موت اپنی آنکھوں سے دیکھی۔ شاید وہ اپنی حفاظت کے پیش نظر عارضی طور پر ایتھنر سے چلا گیا اور اٹلی، سلی اور مصر میں گھومتا پھر تارہا۔

387 قبل مسح میں افلاطون نے ایتھنر میں "اکیڈمی" کی بنیاد رکھی جسے عموماً یورپ کی

پہلی یونیورسٹی کہا جاتا ہے۔ اس نے ایک جامع نصاب مہیا کیا جس میں فلکیات، حیاتیات، ریاضی، سیاسی نظریہ اور فلسفہ جیسے موضوعات شامل تھے۔ اس طور ادارے کا ممتاز ترین طالب علم تھا۔

فلسفہ اور عملی سیاسیات کو ملانے کا ایک موقعہ تلاش کرتے ہوئے افلاطون 367 قم میں سلی گیا اور سیرا کیوس کے نئے حکمران ڈائیونی سیکس اصغر کو فلسفیانہ حکومت کا فن سکھانے لگا۔ تجربے ناکام رہے۔ افلاطون 361 میں دوبارہ سیرا کیوس گیا لیکن اس بار بھی سلی کے امور میں مشغولیت سے زیادہ کامیابی نہ ہوئی۔ اس نے اپنی زندگی کے آخری برس اکیڈمی میں پچھر دیتے اور لکھتے ہوئے گزارے۔

افلاطون کی تحریریں مکالے کی صورت میں تھیں: فلسفیانہ خیالات دو یا زائد افراد کے درمیان بحث یا گفتگو کے طور پر پیش کئے پر کھے اور زیر تقدیل ائے گئے۔ افلاطون کی تحریریوں کے ابتدائی ترین مجموعے میں 35 مکالے اور 13 خطوط شامل تھے۔ چند ایک مکالمات اور پیش تر خطوط کے استناد کا معاملہ متنازع ہے۔

افلاطون معرفی عینیت (Objective Idealism) کا بانی تھا۔ عینیت

پسندانہ نظریہ دنیا کا دفاع کرتے ہوئے وہ اپنے دور کی مادیت پسندانہ فکر سے بر سر پکارہوا۔ اس نے سقراط فیٹھا غورث، پار میانا یہ ز اور ہیر قلیطس کی تعلیمات کو بہت زیادہ استعمال کیا۔ ہستی یا وجود (Being) کی وضاحت کرنے کی خاطر افلاطون نے اشیاء کی غیر مادی امثال کے وجود کا نظریہ وضع کیا۔ وہ ان امثال یا تمثیلات کو "Forms" یا "Ideas" (اعیان) کا نام دیتا اور وجود کے ساتھ شناخت کرتا ہے۔ یوں سمجھ لیں کہ وہ سایوں کی بنیاد پر اصل چیزوں کی مادی حیثیت کو ہو جاتا ہے۔ اس کے مطابق "امثال" اور "مادہ" کی پیداوار حسی اور اک کی دنیا ایک درمیانی حیثیت رکھتی ہے۔ امثال ابدی، "ماورائے افلاک" ہیں؛ وہ نہ جنم لیتے اور نہ ختم

ہوتے ہیں وہ زمان و مکان پر انحصار نہیں رکھتے۔ قابل اور اک اشیاء، عارضی، نسبتی اور زمان و مکان پر محصر ہیں۔

”روح عالم“ کی تعلیم افلاطون کی بحکومیت (علم کائنات) کا مرکز ہے اور جس میں آباد روح کی تجسم نو اس کی نفیات میں مرکزی حیثیت رکھتی ہے۔ افلاطون مختلف قابل اور اک اشیاء کی بنیاد پر علم کی اقسام بیان کرتا ہے۔ صرف حقیقی طور پر موجود ”امثال“ کا معہر علم ہی ممکن ہے۔ اس قسم کے علم کا منع لا فانی روح انسانی کا دنیاۓ امثال سے آگاہ رہتا ہے۔ ہم جسی اشیاء اور مظاہر کا علم حاصل نہیں کر سکتے، بلکہ محض ایک قیاسی ”رائے“ قائم کرنا ہی ممکن ہے۔ افلاطون نے ”امثال“ اور قابل اور اک اشیاء کے درمیان میں استدالی علم سے قابل رسائی ریاضیاتی معرفوں کو روکھا۔ شاختت اور آگئی کا طریقہ کار ”جدلیات“ ہے جسے افلاطون ایک دوڑخی عمل سمجھتا تھا: درجہ بدرجہ عمومی نوعیت کے تصورات سے اعلیٰ ترین تصورات تک جانا اور پھر نہایت عمومی تصورات سے درجہ بدرجہ نیچے کی طرف کم سے کم عمومیت کی جانب آنا۔ اس عمل میں نیچے کی طرف آنا صرف ”اشکال“ (اعیان) سے تعلق رکھتا ہے اور اس میں قابل اور اک اشیاء ملوٹ نہیں۔

افلاطون آنچھنی ارشٹوکریسی کا نمائندہ تھا۔ معاشرے کے بارے میں اس کی تعلیمات نے ایک مثالی ارشٹوکریک ریاست کی تصویر کی جس کی بنیاد غلام داری مخت پر تھی۔

افلاطون کے مطابق مثالی ریاست تین طبقات پر مشتمل ہے۔ ریاست کا انتظامی ڈھانچہ تا خرا و باری طبقہ چلاتا اور قائم رکھتا ہے۔ حفاظتی ضروریات عسکری طبقہ اور سیاسی قیادت فلسفی بادشاہ فراہم کرتے ہیں۔ کسی شخص کے طبقے کا تعین ایک تعلیمی علم سے ہوتا ہے جو پیدائش کے ساتھ ہی شروع ہو جانا اور اس شخص کی دلچسپی اور قابلیت سے مطابقت رکھنے والی تعلیم کا زیادہ سے زیادہ اعلیٰ درجہ حاصل ہونے تک جاری رہتا ہے۔ سارا تعلیمی عمل کامیابی سے انجام دینے والے افراد فلسفی بادشاہ بن جاتے ہیں۔ ان لوگوں کے ذہن اس طرح ترقی یافتہ ہوتے ہیں کہ وہ اشکال کو سمجھنے اور یوں دانش منداہ فیصلہ کرنے کے قابل ہو جاتے ہیں۔ درحقیقت افلاطون کے تعلیمی نظام کا اصل مقصد فلسفی بادشاہ پیدا کرنا ہی ہے۔ کارل ماس نے

کہا کہ افلاطون یونانی "پُلُس" (شہری ریاست) کی تشكیل میں تقسیم محنت کے کردار سے پوری طرح آگاہ تھا۔

افلاطون نے روایتی یونانی فضائل اخلاق (Virtues) کو مثالی ریاست کے طبقات ڈھانچے سے مسلک کر دیا۔ صبر و استقامت و شکار طبقے کی منفرد خوبی ہے؛ ہمت و حوصلہ عسکری طبقے کا وصف ہے؛ اور دنائی حکمرانوں کا امتیازی تشاں ہے۔ چوتھی خوبی انصاف، بھیت و عموی معاشرے کی کردار سازی کرتی ہے۔ عادل ریاست وہ ہے جس میں ہر طبقہ دیگر طبقات کی سرگرمیوں میں مداخلت کیے بغیر اپنا اپنا کام کرے۔

افلاطون روح انسانی کو تین حصوں میں تقسیم کرتا ہے: منطقی حصہ، ارادہ اور اشتہاں میں۔ عادل شخص وہ ہے جس میں منطقی عضر، ارادے کی حمایت سے اشتہاں (Appetites) کو کنٹرول کرتا ہے۔ یہاں بھی ریاست کے تین طبقاتی ڈھانچے والی واضح صورت (تمثیل) موجود ہے جس میں صاحب بصیرت فلسفی بادشاہ سپاہیوں کی مدد سے باقی معاشرے پر حکومت کرتے ہیں۔

افلاطون کی اخلاقیات (اخلاقی نظام) کی بنیاد اس مفروضے پر ہے کہ نیکی علم ہے اور یہ سکھائی جا سکتی ہے اور اسے نظریہ امثال کے حوالے سے سمجھنا چاہیے۔ جیسا کہ پچھے کہا گیا، افلاطون کے لیے مطلق "صورت" نیکی کی صورت ہے اور اس صورت کا علم اخلاقی فیصلہ سازی میں رہنمائی کا آخذہ ہے۔ افلاطون نے یہ بھی کہا کہ نیکی یا اچھائی کو جانتا ہی نیکی کرنا ہے۔ اس اخذہ کر دہ نتیجے کا منبع افلاطون کا یہ یقین ہے کہ اخلاقی آدمی حقیقی طور پر سرور آدمی ہے اور چونکہ افراد ہمیشہ اپنی ہی مسیرت چاہتے ہیں اس لیے وہ ہمیشہ اخلاقی کام ہی کرنے کے خواہش مند ہوتے ہیں۔

آرٹ اور آرٹسٹ کے بارے میں افلاطون کا نقطہ نظر بنیادی طور پر مخا صماں تھا؛ اگرچہ اس نے آرٹ کی مخصوص مذہبی اور اخلاقی اقسام کو منظور کیا۔ یہاں بھی اس کا نقطہ نگاہ نظریہ امثال سے تعلق رکھتا ہے۔ مثلاً ایک خوبصورت پھول ہمہ گیر امثال "پھول پن" اور "خوبصورتی" کی نقل ہے۔ مادی پھول میں سے حقیقت یعنی امثال کا ایک مرحلہ حذف ہو گیا۔ چنانچہ پھول کی تصوری میں حقیقت کے دو مرحلے کا فرقہ ان ہے۔ اس کا یہ بھی مطلب ہوا کہ

آرٹ علم سے دو مراحل پیچھے ہے اور واقعی افلاطون نے آرٹشوں پر گاہے بگا ہے بھی اعتراض کیا کہ وہ جو کچھ کرتے ہیں اُس کا حقیقی علم نہیں رکھتے۔

فلسفہ کی تمام تاریخ میں افلاطون کا اثر بہت گہرا ہے۔ اُس کی موت کے بعد اکادمی کا سر براد بنا۔ اکادمی 529ء تک قائم رہی جب بازنطینی شہنشاہ جیشینیں اول نے بت پرستانہ (پاگان) تعلیمات کا الزام عائد کر کے اسے بند کیا۔ پہلی صدی عیسوی کے سکندر یا اُنفلسفی فیلو جوڑیس کے کام میں یہودی فکر پر افلاطون کا اثر واضح ہے۔ تیسرا صدی عیسوی کے فلسفی پلٹوینیس کے قائم کردہ نو فلسفی مکتبہ فکر نے افلاطونیت کو نئی صورت دی۔ ماہرین الہیات سکندر یا کلینٹ، اور یگن اور سینٹ آگسٹائن افلاطونی طرز فکر کے ابتدائی مسکنی نمائندے تھے۔ مسکنی دینیات کے علاوہ قرون وسطی کی اسلامی فکر پر بھی افلاطونی نظریات کا گہر اثر مرتب ہوا جیسا کہ ہم متعلقہ مضمایں میں غور کریں گے۔

نشاہ ثانیہ کے دوران افلاطونی اثرات کا بنیادی مرکز فلورنس کی اکیڈمی تھی جو پندرہویں صدی میں قائم ہوئی۔ اکیڈمی کے ارکان نے مارسلیو فی چینو کی زیر قیادت اصل یونانی زبان میں افلاطون کا مطالعہ کیا۔ انگلینڈ میں افلاطونیت کو سترہویں صدی میں رالف اور ”کیبرج فلسفیوں“ نے دوبارہ زندہ کیا۔ بیسویں صدی میں الفرڈ نارٹھ Cudworth وائٹ ہیڈ جیسے مفکرین بھی افلاطون کے اثر میں آئے۔ وائٹ ہیڈ نے تاریخ فلسفہ کو محض ”افلاطونی فکر کے حاشی کا ایک سلسلہ“ قرار دیا۔





## 19- ڈائیوجینز آف سینو پے

پیدائش: 412 قبل مسح (امداز)

وفات: 323 قبل مسح (امداز)

ملک: یونان (جدید ترکی)

اہم کام: "ریاست" (معدوم) فلسفہ کلیتیت

یونانی فلسفی ڈائیوجینز کو ایک قدیم مکتبہ فلکلیتیت (Cynicism) کا بانی تسلیم کیا جاتا ہے۔ وہ سینو پے (جدید ترکی) میں پیدا ہوا۔ اس کا باپ Cesias ہینک کارھا اور عوایی سکے کی تحریر کرنے کے جرم میں ملک چھوڑنے پر مجبور ہوا۔ ایک اور روایت کے مطابق یہ الزام باپ بیٹا دنوں پر پلگا، اور باپ کو جیل میں ڈال دیا گیا تھا: ڈائیوجینز بچ کر ایکھنتر جا پہنچا۔ یہاں وہ اشیٰ تھیز کا شاگرد اور دوست بن گیا جو کلیبوں (کلیت پندوں) کا سربراہ تھا۔ اشیٰ تھیز نے شروع میں اسے شاگردی میں لینے اور گھر میں داخل ہونے کی اجازت دینے سے انکار کر دیا، حتیٰ کہ ایک مرتبہ اسے چھڑی سے مارا بھی۔ ڈائیوجینز نے یہ سب کچھ خنده پیشانی سے جھیلا

اور کہا، ”اینی تھیز، مجھے جتنا چاہے مارلو، لیکن تمہیں کبھی کوئی اتنی سخت چھڑی نہیں مل سکے گی کہ جو مجھے تم سے دور کر دے،“ شرطیہ تم سننے کے قابل باتیں کہتے رہو۔“ اینی تھیز اس جواب سے اتنا خوش ہوا کہ فوراً اسے اپنے شاگردوں میں شامل کر لیا۔

ڈایو جیز نے اپنے اسٹاڈ کے اصولوں اور کردار کو مکمل طور پر اپنالیا۔ کسی بھی اور مقصده کو مسترد کرتے ہوئے اس نے مال و دولت اور اعزازات کو حقیر جانا اور عیش پرستی کے خلاف وعظ دے کر شہرت حاصل کی۔ وہ کھردے کپڑے کا بجہ پہنتا، ایک تھیلا اور عصا ساتھ رکھتا اور گھروں کے پیش والان اور عوامی مقامات پر وقت گزارتا تھا۔ وہ لوگوں کا دیا ہوا لکھانا کھا کر پیٹھ بھرتا۔ ان عادات و اطوار کے اعتبار سے وہ ہندوستان کے بودھ بھکشوں کا بیرون کار اور دسویں گیارہویں صدی عیسوی کے مسلمان صوفیوں کا پیش رو معلوم ہوتا ہے۔ ایک مرتبہ اس نے ایک دوست سے کہا کہ اسے رہنے کے لیے ایک کرہ لے دے۔ جب تا خیر ہوئی تو وہ Metroum میں ایک بڑے سے بہ (Pithos) میں رہنے لگا۔ غالباً یہ شخص مستقل جائے سکوت سے اس کی نفرت کا ہی اظہار تھا۔ جو دنیل نے اس مشہور ”بہ“ کی تھیں کی لویاں نے اس کا مٹھکلہ اڑایا۔ سید کا بھی بہ کا ذکر کرتا ہے۔ لیکن ڈایو جیز کا ذکر کرنے والے دیگر قدیم اہل قلم اس حوالے سے کچھ نہیں کہتے۔

تاہم، اس بات پر شبہ نہیں کیا جاسکتا کہ ڈایو جیز نے خود بھلی اور ترکیہ نفس پر بڑی سختی سے عمل کیا۔۔۔ وہ شدید گری اور شدید سردی میں بھی بے پرواںی کے ساتھ پھرتا اور سادہ ترین خوراک مانگ کر کھاتا۔ بڑھاپے میں استھنا جاتے ہوئے بھری قرواقوں نے اسے قید کر لیا اور کریت لے گئے؛ وہاں اسے عوامی منڈی میں فروخت کے لیے رکھا گیا۔ نیلامی کرنے والے نے اس سے پوچھا کہ وہ کیا کر سکتا ہے؟ اس نے جواب دیا،“ میں انسانوں پر حکومت کر سکتا ہوں۔ مجھے ایسے شخص کے ہاتھ فروخت کر دیوں ایک آقا کا خواہ شمند ہو۔“ قریب ہی موجود ایک امیر کبیر کو رنچی Xeniades نے یہ گفتگوں لی اور ڈایو جیز کے کھرے جواب سے متاثر ہو کر اسے خرید لیا۔ Xeniades نے کوئی پتھر کر اسے آزاد کر دیا اور اپنے بچوں کو پڑھانے اور گھر بیوامور کی مگر انی کے کام پر لگا دیا۔ ڈایو جیز نے اس قدر سمجھداری اور وفاداری کا مظاہرہ کیا کہ Xeniades کہا کرتا تھا: ” دیوتاؤں نے ایک جیہیں کوئی گھر بھیج دیا ہے۔“

کورنچہ میں قیام کے دوران ڈایو جیز اور سکندر اعظم کی ایک مختصر مگر نہایت دلچسپ ملاقات بہت مشہور ہوئی۔ پلوٹارک ہمیں بتاتا ہے کہ سکندر اہل فارس کے خلاف یونانیوں کی فوج کا سالار بننے پر (کورنچہ میں) تمام لوگوں سے مبارکباد و صول کر رہا تھا۔ ڈایو جیز کے سوا سب اُسے مبارک دینے آئے۔ سکندر اُسے جانتا تھا۔ وہ اس قدر رخوت کا مظاہرہ کرنے والے شخص سے ملنے کا خواہش مند ہوا۔ سکندر ڈایو جیز کو ڈھونڈنے لکھا اور اُسے دھوپ میں ایک شب کے اندر بیٹھا ہوا پایا۔ اُس نے قریب جا کر کہا: ”میں سکندر اعظم ہوں۔“ ڈایو جیز نے جواب دیا، ”اور میں ہوں دیو جانس کلبی۔“ (کچھ روایات میں یہ جواب ”میں ہوں دیو جانس کتا“ کے طور پر آیا ہے)۔ تب سکندر نے پوچھا: ”میں تمہارے لیے کیا کر سکتا ہوں؟“ ”میرے اور سورج کے درمیان میں سے ہٹ جاؤ۔“ فلسفی نے جواب دیا۔ کہتے ہیں کہ سکندر اُس کی بے نیازی سے اس قدر متاثر ہوا کہ کہہ اٹھا: ”اگر میں سکندر نہ ہوتا تو ڈایو جیز بننے کی خواہش کرتا۔“ یہ یقصد اتنا دلچسپ ہے کہ ڈایو جیز کے متعلق مختصر ترین تحریر میں بھی اسے ضرور شامل کیا جاتا ہے، لیکن کچھ شواہد کچھ حد تک اس کا مستند ہونا ممکن کہ بنا تے ہیں۔ اس میں فرض کر لیا گیا ہے کہ ڈایو جیز کورنچہ میں ایک ٹب میں رہتا تھا، جبکہ اُس کی اصل جائے رہائش کے گھر میں تھی، اور اگر وہ واقعی کبھی ٹب میں رہتا تھا تو وہ ٹب کورنچہ کے بجائے اسٹھنپر میں تھا۔ نیز اس واقعہ کے وقت سکندر کی عمر بمقابلہ 22 برس تھی اور وہ خود کو ”سکندر اعظم“ کہنے کے قابل نہیں ہوا تھا۔ یہ خطاب اُسے فارس اور ہندوستان میں فتوحات کے بعد طاً اور ”سکندر اعظم“ بننے کے بعد وہ واپس یونان نہیں گیا تھا۔ غالباً جب سکندر نے کورنچہ میں یونانیوں کی جزل اسی ملی منعقد کی تو تبھی اُس کی ملاقات بے نیاز ڈایو جیز سے ہوئی ہوگی۔ شاہی شان و شوکت سے فلسفی کی بے پرواہی اور کلبی رویے کوہی اس واقعہ کا روپ دے دیا گیا۔

بہر حال اس مکالے کو علماتی روپ میں ہی دیکھنا بہتر ہو گا۔

ڈایو جیز کی زندگی (جو کمیلی و افات کے طور پر ہمیں معلوم ہے) اُس کے نظریات اور خیالات کی ناسکندہ ہے۔ اُس کے زندگی سادہ زندگی مختص یقیش سے پر ہیز کرنا ہی نہیں بلکہ قوانین اور ”روایتی“ معاشروں کی ”روایات“ کو نظر انداز کرنا بھی تھی۔ اُس نے خاندان کو ایک غیر فطری ادارہ سمجھا جسے ختم کر کے مردوں اور عورتوں کو آزادانہ میل جوں کی اجازت حاصل

بچوں کی ذمہ داری سب پر ہوئی چاہیے۔ اگرچہ خود ڈائیو جیز نے نہایت غربت اور در بذری کی زندگی گزاری اور مانگ کر کھانا رہا، لیکن وہ تمام انسانوں کے لیے یہ انداز حیات تجویز نہیں کرتا۔ وہ تو بس یہ دکھانا چاہتا تھا کہ مسرت اور آزادی بدترین حالات میں بھی ممکن ہے۔

ڈائیو جیز نے افلاطون کی اس تعلیم پر تنقید کی کہ اعیان (Ideas) عمومی جوہر ہیں۔

اس نے تہذیب کی تمام کامیابیوں کو مسترد کرتے ہوئے انسانوں کو محض لازمی جیوانی ضروریات تک محدود کرنے پر زور دیا۔ وہ کثرت پرستی اور ہر قسم کے مذہبی عقائد کا بھی مخالف ہے اور انہیں محض انسانی اختیارات سمجھتا ہے۔ ڈائیو جیز نے طبقاتی امتیازات پر تنقید اور مرتاضانہ انداز زندگی کی تائید کی۔ اس کے نزدیک زندگی کے پروگرام میں خود انحصاری شامل ہے: یعنی اُن سب چیزوں کا مالک ہونا جو مسرت کے لیے ضروری ہیں۔ اس کا دوسرا اصول ”بے شرم“ ہونا ہے۔۔۔ یعنی سماجی دساتیر کو نظر انداز کرنا۔

ڈائیو جیز کی گشیدہ تحریروں میں اُس کے مکالمات، ذرا مے اور ”ریاست“ شامل ہیں جو ایک انارکسٹ یوٹوپیا کو بیان کرتی ہے۔ روایت کے مطابق ڈائیو جیز اور سکندر کی وفات ایک ہی دن ہوئی۔ وہ عملی دانش کا حامی تھا، اسی لیے اپنا کوئی علیحدہ فلسفیانہ نظام نہ بنا�ا۔





## 20- ارسطو

پیدائش: 384 قبل مسح

وفات: 322 قبل مسح

ملک: یونانی

اہم کام: پیغمبر نوٹس

یونانی فلسفی اور سائنس دان ارسطو بھی افلاطون اور سقراط کی طرح قدیم فلسفیوں میں مشہور ترین ہونے کا اعزاز رکھتا ہے۔ وہ مقدونیا میں Stagira کے مقام پر ایک شاہی طبیب کے گھر پیدا ہوا۔ 17 سال کی عمر میں افلاطون کی اکیڈمی میں پڑھنے کی غرض سے ایجمنز چلا گیا۔ 347 قم میں افلاطون کی وفات پر وہ ایشیائے کوچک کے ایک شہر آسوس (Assos) منتقل ہوا جہاں اس کے ایک دوست ہر میاس کی حکومت تھی۔ وہاں اس نے ہر میاس کے مشیر کا عہدہ سنبھالا اور اس کی بھائی اور لے پاک بیٹی پاکھمیاس سے شادی کر لی۔ 345 قبل مسح میں جب فارسیوں نے ہر میاس کو پکڑ کر سزاۓ موت دے دی تو ارسطو مقدونیا کے دارالحکومت پیلا

(Pella) چلا آیا اور بادشاہ کے نوجوان بیٹے سکندر کا اتنا لیق بن گیا۔ 335 قبل مسح میں جب سکندر بادشاہ بنا تو ارسطو نے واپس ایتھرزا کراپنا مکتبہ لا کسی قائم کیا۔ چونکہ اس کے سکول میں اساتذہ اور طلباء زیادہ تر بحشیں چلتے پھرتے ہوئے کرتے تھے اس لیے یہ Peripatetic (چہل قدی کرنے والوں کا) مکتبہ مشہور ہو گیا۔ 323 قبل مسح میں سکندر کی وفات کے بعد ایتھرزا میں مقدونیا کے خلاف جذبات میں بہت شدت آگئی اور ارسطو یوپیا (Euboea) میں واقع خاندانی جا گیر پر چلا گیا اور اگلے سال وہیں فوت ہوا۔

ارسطو نے علم مطلق اور خصوصی علم کی متعدد شاخوں کی بنیاد رکھی۔ کارل مارکس نے اسے ”قدیم دور کا عظیم ترین مفکر“، قرار دیا تھا۔ اس نے افلاطون کے نظریہ اعیان (تحیوری آف آئینڈ یا ایز) پر تلقید کی لیکن اس کی عینیت پر پوری طرح غلبہ نہ پاسکا اور عینیت اور مادیت کے درمیان ہی ڈانوال ڈول رہا۔ فلسفہ کے میدان میں ارسطو نے تین اہم کام سرانجام دیے:

- 1۔ تھیوری پہلو: یا نظری پہلو؛ وجود اس کے عناصر ترکیبی، علتوں اور مأخذوں کے حوالے سے غور و فکر۔
- 2۔ عملی پہلو: انسانی سرگرمی کے حوالے سے اور
- 3۔ شاعر انہ پہلو: جس کا تعلق تخلیقیت سے تھا۔

سائنس کا ملک نظری عمومی نویعت کا ہے، یعنی جو ذہن کے ذریعہ قابل حصول ہو۔ تاہم عمومی چیز صرف حیات کے ذریعہ اور اک میں آنے والے افراد میں موجود ہے اور اس کے ذریعہ ہی اسے شناخت ملتی ہے۔ عمومی کے اور اک کے لیے استقرائی عمومیت (Inductive Generalisation) شرط ہے جو کہ جسی اور اک کے بغیر ناممکن ہے۔ ارسطو نے چار اساسی علتوں کو شناخت کیا۔۔۔ (1) مادہ یا ہست ہونے کا مجہول امکان؛ (2) جو ہر یا ہیئت، جس کی حقیقت مادے میں محض ایک امکان ہے؛ (3) حرکت کا آغاز اور (4) مقصد۔

ارسطو ساری فطرت کو ”مادے“ سے ”ہیئت“ اور پھر واپس ”ہیئت“ سے ”مادے“ کی جانب تبدیلوں کے طور پر دیکھتا ہے۔ تاہم اس نے مادے میں صرف مجہول اصول (Passive Principle) ہی دیکھا اور تمام فعالیت (activity) کو ہیئت کے ساتھ جو ز دیا۔ اس کی نظر میں فعالیت کا مطلق منبع خدا ہے۔۔۔ ”غیر متحرک اولیٰ محرک۔“ یا اس ہمہ

”امثال“ کے بارے میں ارسطو کا معروضی یعنی نظریہ کی حوالوں سے افلاطون کی عینیت کی نسبت زیادہ ذور رہ زیادہ عمومی اور زیادہ معروضی ہے۔ وہ مادیت کے بہت قریب قریب پہنچا۔

ارسطو کی روایتی منطق نظریہ وجود نظریہ علم اور نظریہ صداقت کے ساتھ قریبی طور پر مسلک ہے، کیونکہ اس نے منطقی امثال میں وجود کی اشکال بھی دیکھیں۔ نظریہ علم میں اس نے واضح طور پر تسلیم شدہ اور ممکن کے درمیان فرق کیا۔ بہر حال وہ عالم کی ان دو صورتوں کو زبان کے ذریعہ مربوط کرتا ہے۔ ارسطو کے مطابق تجربہ ”آراء“ کی صدقائی کے عمل میں حصی مرحلہ نہیں اور سائنس کے اعلیٰ دعوے کی سچائی حیات کی بجائے ذہن کے ذریعہ جانچی جاتی ہے۔ تاہم، قیاس کے ذریعہ قابل تحسیل آفیقی مقولے (Axioms) ہمارے اذہان میں خلقی طور پر موجود نہیں۔ سائنس کا حصی مقصد موضوع (Subject) کا تعین کرنا ہے اور اس کے لیے اتحاز (Induction) اور استنباط (Deduction) شرط ہے۔ چونکہ کوئی ایسا تصور موجود نہیں جو دیگر تمام تصورات کی توثیق کرے اور نتیجہ مختلف تصورات کو ایک عمومی صورت میں واحد ذمہ میں نہیں رکھا جاسکتا۔ لہذا ارسطو نے ذمہ (کیلگریز) یعنی اعلیٰ ترگروہ پیش کیے جن کے ساتھ حقیقی طور پر موجود دیگر تمام گروہوں کا تعلق ہے۔

تکوینیات (Cosmology) میں ارسطو نے قیاد غورث کے پیروکاروں کا نظریہ مسترد کرتے ہوئے ایک کرہ ارض پر مرکوز پیش کیا جو سورج کو مرکز قرار دینے والے کا پر نیکس کے دور تک تمام مفکرین اور سائنس و انوں کے ذہنوں پر چھایا رہا۔ اخلاقیات میں ارسطوی نظر (مراقبہ) کو اعلیٰ ترین ذہنی سرگرمی قرار دیا۔ اس کی وجہ غلاموں کی جسمانی محنت کو ذہنی تیش سے الگ کیا جانا تھا۔ یہ ذہنی ہمولت صرف آزاد یوتا ہوں کے لیے مخصوص تھی۔

ارسطو کے مطابق اخلاقیات کا مثالی نمونہ خدا تھا۔۔۔ کامل ترین فلسفی، خود مفکر فکر۔۔۔ اس کے نظریہ معاشرت میں غلامی کی جزیں تھیں۔ ریاستی اتحارٹی کی اعلیٰ ترین صورتیں وہ تھیں جن میں طاقت کا خود غرضانہ استعمال نہ ہو سکے اور جن کے تحت حکام سارے معاشرے کو فائدہ پہنچائیں۔

فلسفے میں ارسطو کی جیسی کا نتیجہ بعد میں اس کے دوڑنے اثرات کی صورت میں

سامنے آیا۔ مادیت پسندانہ رجھات نے جا گیر دارانہ معاشرے کے فلسفہ میں ترقی پسندانہ خیالات کی ترقی میں ایک اہم کردار ادا کیا، اور عینیت پسندانہ عناصر کو فردون و سلطی کے اہل کلیسا نے وسعت دی اور ارسطو کی تھیویر یز کو حض الہیاتی بنا کر پیش کیا۔

افلاطون کی طرح ارسطو نے بھی اکیڈمی میں اپنے ابتدائی سالوں کے دوران باقاعدگی سے مکالمات کو استعمال کیا، لیکن افلاطون جیسی تخلیاتی صلاحیتوں سے عاری ہونے کے باعث اس نے غالباً بھی بھی اس انداز کو عمدہ نہ پایا۔ بعد کے مصنفوں کی تحریروں میں چند ایک شندروں کے سوا اس کے ڈائیالگ میں سے کوئی بھی ہم تک نہیں پہنچا۔ ارسطو نے کچھ مختصر میکنیکل نوٹس بھی لکھے، مثلاً فلسفیانہ اصطلاحات کی لغت اور فیض غورث کے عقائد کا خلاصہ۔ تاہم ارسطو کے پچھر نوٹس آج بھی موجود ہیں جو اس نے علم اور آرٹ کی تقریباً ہر شاخ کے حوالے سے لکھے تھے۔ یہی نوٹس ارسطو کی شہرت کی بنیاد ہیں۔

روم کے زوال کے بعد مغرب میں ارسطو کی تحریریں کھو گئیں۔ 9 ویں صدی عیسوی کے دوران عرب محققین نے ارسطو کو عربی میں ترجمہ کر کے اسلامی دنیا میں تعارف کر دیا۔ بارہویں صدی عیسوی کا ہسپانوی عربی فلسفی ابن رشد اُن عرب محققین میں سے مشہور ترین ہے جنہوں نے ارسطو کا مطالعہ کیا اور اس کی تشریح و توضیح کی۔ تیرھویں صدی میں لا طین مغرب نے ارسطو کے کام میں دوبارہ دلچسپی لی اور سینٹ ناٹس آ کوئیں کو اس میں عیسائی فکر کے لیے ایک فلسفیانہ اساس مل گئی۔ کلیسا یا حکام نے شروع شروع میں ناٹس آ کوئیں پر اعتراض کیا۔ ارسطو کا فلسفہ اپنی دریافت نو کے ابتدائی مراحل میں کچھ شک کی نگاہ سے دیکھا گیا جس کی بڑی وجہ یہ خیال تھا کہ اس کی تعلیمات دنیا کے مادیت پسندانہ نقطہ نظر پر مبنی ہوتی ہیں۔ بہریکیف آ کوئیں کی تحریروں کو مقبولیت حاصل ہوئی، اور بعد کا فلسفہ علم الکلام آ کوئیں کی پیدا کر دہ روایت پر ہی قائم رہا جس کی بنیاد ارسطو کی فکر پر تھی۔

ارسطو کے فلسفہ کا اثر ہمہ گیر ثابت ہوا۔ حتیٰ کہ اس نے جدید زبان اور فہم عامہ کی تفہیل میں بھی مدد دی۔ اس کے نظریہ "ازلی محرك"، بطور حقیقت نے الہیات میں ایک اہم کردار ادا کیا۔ 20 ویں صدی سے پہلے تک منطق کا مطلب ہی ارسطوی منطق تھا۔ نشانہ ٹانیہ سے بعد تک بھی ماہرین فلکیات اور شعراء اس کے تصور کائنات کو مانتے رہے۔ ایسیوں صدی

میں برتاؤی سائنس دان چارلس ڈارون نے انواع کے غیر متغیر پر کے نظریے کو بدلا، لیکن اس سے پہلے تک زد والوں کی انحصار ارسطو کے کام پر ہی رہا۔ 20 ویں صدی میں ارسطو کے طریقہ کار اور تعلیم کے ساتھ اس کے تعلق کی ایک نئی جہت کو سامنے لایا گیا۔

نہ صرف شعبہ زد والوں کی بحیثیت مجموعی علمی دنیا کا جائزہ لینے پر ڈارون کا یہ کہنا بالکل درست نظر آتا ہے کہ اس کے اپنے دور کے عقلی ہیرودز ”بوز“ ارسطو کے مقابلے میں ”خن طفل مکتب تھے۔“





## 21- مینسیس

پیدائش: 372 قبل مسح (اندازہ)

وفات: 289 قبل مسح

ملک: چین

اہم کام: "کتاب مینسیس"

چینی فلسفی مینسیس کتفیو شس مت کو فروغ دینے کی وجہ سے شہرت رکھتا ہے۔ اس کا نام مینگ زی مینگ تزو اور مینگ کو بھی بولا جاتا ہے۔ وہ چینی صوبہ چاؤ (موجودہ شان ڈونگ) کے ایک اعلیٰ گھر اُنے میں پیدا ہوا۔ کئی اعتبار سے اس کی زندگی کتفیو شس جیسی تھی۔ دونوں کی آبائی ریاستیں (تسو اور نو) بھی ساتھ ساتھ واقع تھیں۔ کتفیو شس کی طرح مینسیس بھی تین برس کی عمر میں باپ سے محروم ہو گیا۔ ماں نے اس کی پرورش پر خصوصی توجہ دی۔ ایک روایتی کہانی سے پتا چلتا ہے کہ اس نے کئی مرتبہ رہائش گاہ تبدیل کی اور انجمام کا را ایک سکول کے قریب سکونت پذیر ہو گئی تاکہ کمن مینسیس کو موزوں ماحول مل سکے۔ چینیوں نے زمانوں تک

میسیخس کی ماں کو مشائی ماں کے روپ میں دیکھا۔

نوجوان میسیخس کو تردد سے کا شاگرد بننے کا موقعہ ملا جو کنیو شس کا پوتا تھا۔ یوں کنیو شسی عقائد اُس تک خالص حالت میں پہنچنا ممکن ہو گیا۔ وقت آنے پر میسیخس خود بھی اُستاد بنا اور مختصر عرصہ تک ریاست پی میں سرکاری ملازمت کرتا رہا۔ اُس نے بہت سادقت سفر کرنے، مختلف ریاست کاروں کو، "جین" (یعنی انسانی ہمدردی) کے ذریعہ حکومت پر صلاح و مشورہ دینے میں گزارا۔ ان کوششوں کے مقدار میں ناکامی لکھی تھی کیونکہ حالات ابتر ہو چکے تھے اور متحارب بادشاہ انسانیت پسندانہ حکومت کے بجائے اقتدار میں لچکی رکھتے تھے۔

جو (Chou) سلطنت (انداز 1111 تا 256 قبل مسح) کی بنیاد سماجی سیاسی نظام مراتب کے جا گیر دارانہ اصول پر رکھی گئی تھی، اور اعلیٰ و پست حیثیت کے مالک افراد کے درمیان مراءعات اور فرائض واضح طور پر معین شدہ تھے۔ تاہم وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ اولواعزی اور درباری سازشوں نے شورشوں اور فتوں کو جنم دیا، جا گیر دارانہ نظام کو جز سے آکھیڑا لاؤ اور سیاسی و اخلاقی بُلٹی کی صورت حال پیدا کی۔ کنیو شس کو تشویش مبتلا کرنے والا یہ رجحان بہت تیزی سے مزید خرابی کی جانب بڑھتا رہا، اور میسیخس کے عہد حیات میں چینی تاریخ ریاست کی باہمی پیکار اور جنگ و جدل سے عبارت ہے (221 تا 475 قبل مسح)۔ ان حالات میں میسیخس کا بادشاہوں کو نیک چال چلن اور انسانیت پسندانہ حکومت کے متعلق وعظ دینا بھیں کے آگے بین بجانے کے مترادف تھا۔ تاہم وہ مسلسل اپنے دل کی بات کہتا رہا۔

حالانکہ اُسے معلوم تھا کہ وہ ایک غیر مقبول مقصد کے لیے کوشش ہے۔

میسیخس کے مطابق حکمران کا کام لوگوں کو دوحوالوں سے فلاج مہبیا کرنا تھا: زندگی گزارنے کے مادی حالات اور ان کی تجلیل کے لیے اخلاقی و تعلیمی رہنمائی۔ میسیخس نے عام لوگوں کو معاشی خود انحصاری دلانے کا ایک قطعی پروگرام بنایا، اور "کتاب میسیخس" میں اس کا ذکر تین جگہوں پر آیا ہے۔ اس نے ہلکے نیکسوں، آزاد تجارت، فطری وسائل کے تحفظ، بوزھوں اور ناداروں کے لیے فلاجی اقدامات اور دولت میں بربر حصہ داری (تقریباً) کی حمایت کی۔ اس کا اساسی عقیدہ تھا کہ "لوگوں کا دل تبھی مستحکم اور مطمئن ہو گا جب ان کے ذرائع زندگی مستحکم ہوں۔"

مینیسکس نے بڑے تحمل کے ساتھ باوشا ہوں کو اخلاقی قوت کی راہ اپنائے اور طاقت و سازش کی راہ ترک کرنے پر زور دینا جاری رکھا، اور ساتھ ہی ساتھ انہیں اس ذمہ داری کی یاد بھی دلاتا رہا جو لوگوں پر حکومت کرنے کے حق کے ساتھ مغلک تھی: یعنی عوامی فلاں۔ اس نے غیر معمولی بلند حوصلگی کا مظاہرہ کرتے ہوئے اعلان کیا: ”عوام کسی قوم کا اہم ترین عضر ہیں؛ زمین اور اناج کی روحوں کا درجہ اس کے بعد آتا ہے؛ حکمران کی اہمیت سب سے کم ہے۔“ اس نے کنیو شس ایزم کی پانچ کلاسیک کتب میں سے ایک ”شوچنگ“ (تاریخ کی کلاسیک) کے اقتباس کی بنیاد پر کہا، ”آسمان بھی عوام کی ہی طرح دیکھتا اور سنتا ہے۔“ مینیسکس کی کھل عالم عوامی ہمدردیوں نے اسے عام لوگوں کا چیپن اور حکومت کے جمہوری اصولوں کا وکیل بنادیا۔

مینیسکس نے متعدد ریاستوں میں قسمت آزمائی کی، لیکن کہیں بھی کوئی ایسا باوشا نہ ملا جو اس کے پر شکوہ حکومتی اصولوں کو عملی صورت دینے کا خواہش مند ہو۔ عمر بڑھنے کے ساتھ ساتھ اس کی مایوسی میں بھی اضافہ ہوا۔ انجام کاروہ اپنی آبائی ریاست Tsou میں واپس آیا اور زندگی کے بقیہ سال شاگردوں کو تعلیم دینے میں گزار دیے۔ ”کتاب مینیسکس“، گروکی جانب سے اس کے شاگردوں کے افعال و اقوال کا مجموعہ ہے جسے 60 ابوب میں تقسیم کیا گیا، اور ہر باب کے دو حصے ہیں۔

مینیسکس کے فلسفیات نظریات کو کنیو شسی تعلیمات کی ہی تجلیل قرار دیا جا سکتا ہے۔ کنیو شس نے ”جن“ (Jen) مجبت یا انسانی ہمدردی کو انسانیت کی بنیادی خوبی کے طور پر بیان کیا۔ مینیسکس نے انسانی فطرت کی ازلی اچھائی کو اپنے نظام کا بنیادی پتھر بنایا۔ چار ابتدائیں یا ”چار اصول“ (ہمدردی، شرم، اگزاری اور درست و غلط کا احساس) انسان میں خلقاً موجود ہوتا۔ مینیسکس کی نظر میں واضح امر تھا: اور یہ ”چار ابتدائیں“ جب موزوں طریقے سے حاصل ہو جائیں تو انسانی ہمدردی راست بازی سلیقہ اور دلش کی چار مرکزی نیکیاں بن جاتی ہیں۔ انسانی فطرت کی خیر اگیزی کا یہ عقیدہ آنے والے زمانوں کے دوران چیزی مفہرین کے درمیان بحث کا مستقل موضوع بن گیا۔

زیاد ایک قدم بڑھاتے ہوئے مینیسکس نے تعلیم دی کہ انسان وجدانی علم اور

وجدانی صلاحیت کا مالک ہے اور اپنی شخصیت کو مکھارنے کے لیے ذہن کو بیدار کرنے کی ضرورت ہے۔ مینیس نے کہا، ”اپنے ذہن کو آخری حد تک ترقی دے لینے والا شخص اپنی فطرت کو جان لیتا ہے۔ اپنی فطرت کو جاننا آسمان کو جاننے کے مترادف ہے۔“ لہذا تمام انسان عظیم رشی باوشا ہوں یا وہ اور غن (ماضی کے دو داستانی ہیرو) جیسے بن سکتے تھے۔

مینیس کو ہمیشہ ایک اہم فلسفی سمجھا گیا، جبکہ سنگ سلطنت (1279ھ، 1860ء) کے نوکریوں نے اسے اور اس کی کتاب کو خصوصی اہمیت دی۔ گزشتہ ایک ہزار سال سے وہ چینی عوام کی نظر میں کنفوشس ملت کے شریک بانی کے طور پر محترم ہے۔





## 22- چوائگ تزو

پیدائش: 369 قبل مسح (اندازا)

وفات: 286 قبل مسح

ملک: چین

اہم کام: ”چوائگ تزو“

چوائگ زی یا چوائگ تزو تاؤ مت کا مرزاںی کلاسیک چینی فلسفی تھا جس کی کتاب (”چوائگ تزو“) کوتاؤ مت کی قطبی اہمیت کی حامل کتب میں شامل کیا جاتا ہے۔ اسے ”تاؤ تے چنگ“ سے زیادہ جامع قرار دیا گیا۔ چوائگ تزو کی تعلیمات نے چینی بده مت کی ترقی پر بھی زبردست اثر ڈالا اور چینی مظہر کشی اور شاعری پر دیر پا اثرات مرتب کیے۔

چوائگ تزو کے پہلے شارح Hsiang Kuo (وفات 312ء) نے اس کو تاؤ مت فلکر میں ایک ابتدائی اور بنیادی مآخذ کی حیثیت دلائی۔ بالخصوص زین مکتبہ فکر کے یودھی دانشوروں نے بھی چوائگ تزو کی تحریروں سے کافی استفادہ کیا۔ اس اہمیت کے باوجود

چو انگ تزو کی زندگی کے متعلق تفصیلات معلوم نہیں۔ ہان سلطنت کے "عظیم مورخ" Ssu-ma Chien (وفات 85 قبل مسیح) نے ایک تحریر میں بہت تھوڑی سی معلومات فراہم کی ہیں؛ جس کے مطابق چو انگ تزو یونگ ریاست کا رہنے والا تھا اور اس کا ذاتی نام Chou تھا۔ وہ اپنی آبائی ریاست میں ایک مکتدر بے کے سرکاری عہدے پر فائز تھا۔ چو کے بادشاہ Wei (وفات 327 ق.م) کے عہد حکومت میں وہ حیات تھا۔ یوں وہ ہنیکیس کا ہم عصر بنتا ہے۔ Ssu-ma کے مطابق چو انگ تزو کی تعلیمات بنیادی طور پر لاڈزے کے اقوال سے مانوذ تھیں، مگر اس کا تناظر کہیں زیادہ وسیع تھا۔ اس کی ادبی اور فلسفیانہ مہارتیں کو کفیو شس اور موترو پسندوں کی تردید کے لیے استعمال کیا گیا۔ اسے "بوزھا مجھیرا" "ذا کوچی" اور "صدوق" کا مصنف بھی بتا جاتا ہے جو بھی کفیو شس مت کے خلاف ہیں۔

چواںگ تزویہ کی سب سے بڑی وجہ شہرت اُس کی کتاب "چواںگ تزویہ" ہے (جسے "تائن ہوا آن کی مقدس کلاسیک" بھی کہتے ہیں)۔ یہ کتاب 33 ابواب پر مشتمل ہے اور قرآن سے پہاڑتا ہے کہ چوتھی صدی میں اس کے 53 ابواب تھے۔ عام رائے کے مطابق پہلے سات ابواب چواںگ تزویہ خود لکھنے جبکہ باقی 26 ابواب ادھر ادھر سے جمع کیے گئے۔ چواںگ تزویہ کے کردار کے متعلق زیادہ واضح تفصیلات ان حکایات سے حاصل ہوتی ہیں جو کتاب کے مؤخر ابواب میں شامل ہیں۔

مختلف قصوں کہانیوں میں چوائیک تزویں ایک اناپرست ولی کے طور پر نظر آتا ہے جسے اپنی ذاتی آسائشوں یا عوامی ساکھی کی کوئی پرانی نہیں۔ اس کا لباس پھٹا پر اتنا اور جوتے خستہ حالت میں ہیں۔ پھر بھی وہ خود کو مصیبت زدہ نہیں سمجھتا۔ چوائیک تزویں کی وفات پر اس کا دوست ہوئی شیخہ تعزیت کرنے آیا تو اسے ایک چٹائی پر بینہ کر گتلگانے میں مصروف پایا۔ ہوئی شیخہ نے اسے لعن طعن کی اور کہا کہ ایسا روایہ غیر مناسب ہے، خاص طور پر اس شخص کی موت پر جس نے ساتھ زندگی گزاری اور اسے صاحب اولاد بنایا۔ چوائیک تزویں جواب دیا: ”اس کی موت سے بھلا میں کیسے متاثر ہو سکتا ہوں؟ اس بارے میں غور و فکر کرنے پر مجھے پا چلا کہ اصل میں وہ زندہ ہی نہیں تھی؛ وہ نہ صرف زندگی بلکہ بیت سے بھی عاری تھی؛ اس میں نہ صرف بیت بلکہ مادی قوت (جی) کا بھی فقدان تھا۔ وجود اور نہیں تی کے پر زخ میں تند لمبی بیت واقع ہوئی

اور مادی قوت کا ارتقا ہوا۔ مادی قوت نے شکل اختیار کی، شکل سے زندگی بنی، اور اب جنم نے موت کی شکل اختیار کر لی ہے۔ یہ عمل چار موسویں جیسا ہے۔۔۔ بہار، گرم، خزان اور سرما۔ اب وہ عظیم گھر (کائنات) میں مخواہب ہے۔ میرے رونے اور آہ و بکار نے کام مطلب ہو گا کہ میں تقدیر سے لاعلم ہوں۔ اسی لیے میں ایسا نہیں کرتا۔“

خود چوائگ تزوہ جب مر نے لگا تو شاگردوں نے اس کی تجھیز و تکمیل کے انتظامات پر بات شروع کر دی۔ چوائگ تزوہ نے ان کو اس قسم کے کوئی بھی انتظامات کرنے سے منع کر دیا۔۔۔ ”فطرت میرا کفن ہو گی۔“ شاگردوں نے خدشہ ظاہر کیا کہ کوئے اور جنگلی جانور اس کی لعش نہ کھا جائیں۔ چوائگ تزوہ نے جواب دیا: ”اگر میں زمین کے اوپر رہا تو کوئے اور جنگلی جانور مجھے کھا جائیں گے؛ زمین میں دفن کیے جانے پر کیڑے مکوڑے مجھے کھا جائیں گے۔ تم ایک سے چھین کر دوسرا کو کیوں کھلانا چاہتے ہو؟ یہ تعصّب کیوں؟“ چوائگ تزوہ کی یہ انوکھی روشنی را سست طور پر اس کی تقدیر پرستی سے تعلق رکھتی ہے۔ اس کے خیال میں زندگی میں ہر چیز کے ”ایک ہونے،“ تاؤ کو حاصل کر لینے سے ہی بصیرت ملتی ہے۔

چوائگ تزوہ نے تعلیم دی کہ تاؤ کے بارے میں جو کچھ جانا یا کھا جاسکے وہ تاؤ نہیں۔ اس کا کوئی آغاز، کوئی انجام اور کوئی حد نہیں۔ زندگی تاؤ کی ابدي تہذیبی ہیئت سے عمارت ہے، جس میں کچھ بھی بہتر یا بدتر تغیریاں شرموں جوں نہیں۔ چیزوں کو ان کے بہاؤ پر چھوڑ دینا چاہیے اور انسانوں کو چاہیے کہ وہ ایک حالت کو دوسرا کی اصلاح کی ضرورت سے آزاد ہوتا ہے۔ چوائگ تزوہ نے ریاست چوکا وزیر اعظم بننے کی پیشکش مسترد کر دی کیونکہ وہ درباری عہدے کی شان و شوکت کا خواہش مند نہیں تھا۔

چوائگ تزوہ کے اضافیاتی نقطہ نظر کی عکاسی اس کی کتاب کے ایک اقتباس سے کافی بہتر طور پر ہوتی ہے۔ وہ کہتا ہے: ”ایک مرتبہ میں نے خواب میں خود کو تلی کے روپ میں دیکھا، اور میں تلی بن کر بہت خوش تھا۔ مجھے اپنی مسرت کا تو علم تھا لیکن اپنے (تزوہ) ہونے کا نہیں۔ اچانک میری آنکھ کھل گئی اور خود کو تزوہ کے روپ میں دیکھا۔ میں نہیں جانتا کہ تزوہ نے خواب میں خود کو بطور تلی دیکھایا تلی نے خواب میں خود کو بطور تزوہ دیکھا تھا۔ اسے چیزوں کی

قلب مابہت کہتے ہیں۔“

چوائیک تزوکے ہاں تمام تجربے کی اضافیت کا تمام چیزوں کے اتحاد کے ساتھ مسلسل تکڑاؤ نظر آتا ہے۔ جب اُس سے پوچھا گیا کہ تاؤ کہاں ہے؟ تو اُس نے جواب دیا کہ وہ ہر کہیں موجود ہے۔ ”وہ چیزوں، جہاڑیوں، حتیٰ کہ فلسفے اور پیشاتبا میں بھی ہے۔“ تاؤ کی ہر جا موجودگی کا یہ واضح بیان بعد کے چینی بدهمت میں بھی ملتا ہے۔ چوائیک تزو تاؤ کے ساتھ تحد اور بندھنوں سے نجات یافتہ انسان کا فلسفی تھا۔





## 23- پارہو

پیدائش: 360 قبل مسح

وفات: 270 قبل مسح

ملکا: یونان

اہم کام: "فلسفہ تشكیکیت"

تدبیر فلسفی پارہو نے یونانی فلسفہ میں تشكیکیت کو متعارف کروایا۔ اُسے فلسفیانہ تشكیکیت کا بانی خیال کیا جاتا ہے۔ وہ ایلیس (Elis) میں پیدا ہوا اور یونانی فلسفی اناکسارکس کے ساتھ مطالعہ کیا۔ وہ سکندر اعظم کے ہمراہ مشرقی سرزمینوں میں مہماں پر گیا اور فارسی کا ہنوں اور ہندوستانی برہمنوں کی تعلیمات سے واقفیت حاصل کی۔ وہ عالم ہونے کے دعوے دار افراد کے دعووں سے نالا ہوا اور ایک نئے لکتبہ فرکی بنیاد رکھی۔ اُس نے تعلیم دی کہ انسانی علم کا ہر معرض غیر قطعیت کا حامل ہے۔ لہذا سچائی کا علم حاصل کرنا ناممکن ہے۔ کہا جاتا ہے کہ اُس نے اپنے وضع کر دہ اصولوں پر عمل کیا اور اپنی تشكیکیت کو اس حد تک لے گیا کہ دوست ہر

وقت اس کے ساتھ ساتھ رہنے پر مجبور ہو گئے، کیونکہ انہیں ذرخاکہ کہیں وہ گھوڑا گاڑیوں کے نیچے آ کر کچلا نہ جائے یا کسی کھائی میں نہ گر پڑے۔ قرین قیاس ہے کہ یہ باتیں اس کے مخالف بنیاد پر ستون (علم کو قطبی مانے والوں) نے ہی پھیلا میں ہوں گی۔

پائزہ ہو کی طویل زندگی کا زیادہ تر حصہ عزلت میں گزر اور اس نے خوف، مسرت یا دکھ یعنی جذبات کے اثرات سے دامن بچائے رکھا۔ وہ تکلیف بڑی خندہ پیشانی کے ساتھ سہتا اور خطرہ پیش آنے پر کوئی خوف ظاہر نہ کرتا۔ اپی قورس نے تشكیلیت کا حامی نہ ہونے کے باوجود پائزہ ہو کر سرہا کیونکہ وہ طہانیت کا باعث بننے والی خود ضبطی کا پرچار کرتا تھا۔ اپی قورس کے نزدیک یہ طہانیت طبعی اور اخلاقی سائنس کا مقصد تھی۔ ہم وطنوں نے پائزہ ہو کی اس قدر عزت افرادی کی کہ اُسے مہا پر وہت کا اعزازی عہدہ دیا اور ایک شاہی فرمان جاری کیا جس کے تحت تمام فلسفی نیکس کی ادائیگی سے مستثنی ہو گئے۔

پائزہ ہو شاعروں، بالخصوص ہومر کا مداح تھا اور گاہے بگاہے اس کی نظموں کے اقتباسات بطور حوالہ پیش کرتا رہا۔ اس کی موت کے بعد اہل ایجنز نے اس کا ایک یادگاری مجسمہ نصب کیا۔ پائزہ ہونے کوئی تحریریں نہ چھوڑیں اور اس کے خیالات کے بارے میں ہمارا علم اس کے شاگرد ٹینون کا مرہون منت ہے۔ ارسطو سے پہلے کے تمام نظام ہائے فکر کی طرح پائزہ ہو کا فلسفہ بھی غالباً عملی رنگ رکھتا ہے۔ وہ تشكیلیت کو صرف فلکی مقاصد کے لیے ہی استعمال نہیں کرتا بلکہ اس میں ایک راہ مسرت اور زندگی کی آفات سے نجات بھی دیکھتا ہے۔ اس نے کہا کہ رشی یادوی کے لیے موزوں راستہ یہ تین سوالات پوچھنا ہے۔۔۔ اول، چیزیں کیا ہیں اور ان کی تخلیل کیسے ہوئی۔ دوم، ہم ان چیزوں کے ساتھ تعلق کے حامل کیسے بنے۔ سوم، چیزوں کے متعلق ہمارا رویہ کیا ہوتا چاہیے۔ پہلے سوال کا جواب تو بس یہی ہے کہ ہم کچھ نہیں جانتے۔ ہمیں چیزوں کی صرف ظاہری صورت کا علم ہے، لیکن ان کے داخلي جو ہر سے لा�علم ہیں۔ ایک ہی چیز مختلف لوگوں کو مختلف انداز میں نظر آتی ہے۔ لہذا درست رائے کا فیصلہ کرنا ناممکن ہے۔ داتاؤں کے ساتھ ساتھ عام لوگوں کے درمیان بھی اختلاف رائے اس کا ثبوت ہے۔ ہر دعوے کا متصاد دعویٰ کیا جا سکتا ہے۔ دوسروں کی رائے بھی ہماری رائے کی طرح اہمیت رکھتی ہے۔ ہم رائے تو رکھ سکتے ہیں لیکن قطعیت اور علم ممکن نہیں۔ چنانچہ چیزوں کی

جانب رویہ (تیسرا سوال) مٹکوک ہونا چاہیے۔ ہم کسی چیز کے بارے میں قطعی رائے نہیں رکھ سکتے۔ لہذا کسی بھی موضوع پر کوئی اشباعی بیانات نہیں دینے چاہیں۔ پاڑھو کے پیروکاروں نے اپنے روزمرہ کے نہایت معمولی معاملات میں بھی تسلیکیت کو غوڑا خاطر رکھا۔ وہ ”ایسا ہے“ کے بعد ”ایسا لگتا ہے“ کہتے۔ ہر ایک رائے سے پہلے ”شاید“ یا ”ہو سکتا ہے“ کا لاحقہ لگایا جاتا۔

قطعیت کے اس فدحان کا اطلاق نظری کے ساتھ ساتھ عملی معاملات پر بھی ہوتا ہے۔ کچھ بھی بالذات درست یا غلط نہیں۔ وہ تو بس ایسا لگتا ہے۔ اسی طرح کچھ بھی اپنے آپ میں خیر یا شر نہیں۔ مخصوص رائے ”دستور قانون ہی اُسے اچھا یا بدھا تا ہے۔ یہ آگئی پالینے والا دوسری ایک راہ عمل کوئی دوسری راہ عمل پر ترجیح نہیں دیتا، اور نتیجہ بے تلقی (ataraxia) کی صورت میں سامنے آتا ہے۔ تمام فعالیت ترجیح کا نتیجہ ہے، اور ترجیح اس یقین کا نام ہے کہ ایک چیز دوسری سے بہتر ہے۔ اگر میں شمال کی طرف جاؤں تو کسی نہ کسی طرح اس کی وجہ میرا یہ یقین ہے کہ شمال کی طرف جانا جنوب کو جانے سے بہتر ہے۔ اس یقین کو کچل دیں اور جان لیں کہ ایک چیز حقیقت میں دوسری چیز سے بہتر نہیں، بلکہ وہ صرف بہتر معلوم ہوتی ہے۔ تب آپ کسی بھی سمت میں نہیں جاتے۔ رائے کو مکمل طور پر دبادینے کا مطلب فعالیت کو دبانا ہے، اور یہی پاڑھو کا مقصد تھا۔ کوئی رائے نہ رکھنا تسلیکی مقولہ تھا کیونکہ عمل میں اس سے بے تلقی، مکمل غیر فعالیت مراد ہے۔ تمام فعالیت کی بیانیات پر ہے، اور تمام یقین فریب نظر ہے، چنانچہ تمام فعالیت کا نہ ہونا ولی کا آئینہ میں ہے۔ اس بے تلقی میں وہ تمام خواہشات کو تیاگ دیتا ہے، کیونکہ خواہش ایک چیز کے دوسری چیز سے بہتر ہونے کا نام ہے۔ اپنی خواہش کر دہ چیزوں کو حاصل نہ کر سکنا یا حاصل کر کے کھو دینا باعث دکھ ہے۔

دانا غنیخ خواہشات سے آزاد ہونے کے باعث دکھ سے آزاد ہو جاتا ہے۔ وہ جان لیتا ہے کہ لوگ اپنی خواہش پوری کرنے کے لیے باہم لڑتے اور جدوجہد کے باوجود خواہش کچھ چیزوں کو دوسری چیزوں سے بہتر تصور کر لیتے ہیں۔ اس قسم کی جدوجہد اور کوشش بے مقصد اور لا حاصل ہے، کیونکہ تمام چیزیں ایک جیسی بے تلقی اور غیر اہم ہیں۔ تندرستی اور بیماری، موت اور حیات کے درمیان کوئی فرق نہیں۔ تاہم، اگر ہم عمل کرنے پر مجبور ہوں تو یقیناً امکان رائے

دستور اور ضابطے کو ہی بنیاد بنا کیں گے، لیکن ان کو سوچوں کی سچائی پر کسی یقین کے بغیر۔ پاڑھو کے فلسفہ تشكیلیت کو مختصر ایوں بیان کیا جاسکتا ہے: چیزوں کی اصلیت کو جاننا ممکن نہیں، چنانچہ معرفتی علم حاصل نہیں کیا جاسکتا۔ ولی کے لیے ضروری ہے کہ وہ چیزوں کے متعلق کوئی رائے نہ رکھے۔ اسی طرزِ عمل میں خواہشات سے آزادی، ہنی طہانیت، روحانی سکون جیسی اعلیٰ ترین انسانی خصوصیات مضمون ہیں۔ پاڑھو کی تعلیمات نے ”نئی اکادمی“ اور رومن تشكیلیت پر اثرات مرتب کیے۔





## 24- اپی قورس

پیدائش: 341 قبل مسح

وفات: 270 قبل مسح

ملک: یونان

اہم کام: "فلسفہ لذتیت"

یونانی فلسفی اور فلسفہ لذتیت کا بانی اپی قورس ساموس کے ایک اٹھنی گھرانے میں پیدا ہوا۔ اس کا سکول ٹیچر باب پیوکلیس اور ماں کا تعلق ایک ہی گاؤں سے تھا۔ اپی قورس نے 14 برس کی عمر میں فلسفہ کا مطالعہ شروع کیا۔ ساموس کے افلاطونیت پسند پا مفیلیس کو اس کا سب سے پہلا اسٹاد بنا دیا جاتا ہے۔ تاہم اپی قورس کا اپنا یہ بیان زیادہ اہمیت کا حامل ہے کہ وہ تین سال تک آیونیا کے شہر Teos میں پڑھتا رہا جہاں اس کا اسٹاد Nausiphanes دیا قریطس کا شاگرد رہ چکا تھا۔ شاید اپی قورس کا نظریہ ایتم اسی اسٹاد کے اثرات کا نتیجہ تھا۔ اس نے ایتمی نظریہ کو طبیعت کا مطالعہ کرنے کے بجائے ایک فلسفیانہ نظام کی بنیاد بنا دیا اور

اخلاقی مقاصد پورے کرنا چاہے۔

18 برس کی عمر میں اپی قورس دو سالہ فوجی تربیت حاصل کرنے (جو ہر آنھنی شہری پر لازم تھی) ایتھر نہ گیا۔ وہاں اُس نے ضرور تھیز کر میں اور اس طوکو سنا ہو گا۔ 322-م میں وہ اپنے باپ کے پاس واپس کو لوگوں گیا اور پڑھانا شروع کر دیا۔ اُس نے 311 قبل مسح میں جزیرہ سیوس میں مائی لینے کے مقام پر ایک فلسفیہ مکتب کی بنیاد رکھی اور دو یا تین برس بعد لپساکس (ترکی) میں ایک مکتبہ کا سربراہ ہنا۔ 306-ق-م میں واپس ایتھر نہ کے بعد وہ مستقل طور پر دیہیں قیام پڑ ہو گیا اور پیر و کاروں کی ایک جماعت کو اپنے نظریات پڑھانے لگا۔ تعلیمی حلقہ میں اپی قورس کے گھر کے باغ میں ہوتی تھیں، لہذا اُس کے پیر و کاروں کو ”باغ کے فنی“ کہا جانے لگا۔ بہت سے مرد اور عورتیں اُس کے باغ میں آئے۔ کچھ ہی عرصہ بعد ان مبینہ سرگرمیوں کے متعلق چہ میگوئیاں ہونے لگیں۔ سارے یونان اور ایشیا کے کوچک سے طبا اپی قورس کے سکول میں آتے اور اُس سے عقل و دانش کی باتیں سنتے۔

اپی قورس نے کافی کچھ لکھا۔ تیسرا صدی عیسوی کے مورخ اور سوانح نگارہ ایوب جیز کے مطابق اُس نے اپنے پیچھے 300 مسودات چھوڑے جن میں طبیعتیات پر 37 مقاہلے اور محبت اعلدی، دیوتاؤں اور دیگر موضوعات پر تحریریں شامل تھیں۔ اُس کی تحریریں میں سے صرف تین خطوط اور چند ایک شذرے ہی (ڈایوب جیز کے توسط سے) ہم تک پہنچ پائے ہیں۔ اپی قورس کے نظریات کے متعلق معلومات کے دیگر اہم مأخذ روم مصنفوں سررو سیرکا، پلوٹارک اور لوکریپیکس کی تحریریں ہیں۔

اپی قورس کی نظر میں فلسفہ زندگی بس کرنے کا فن تھا، اور اس کا مقصد مسرت کو یقینی بنانے کے ساتھ ساتھ اسے حاصل کرنے کے ذریعہ فراہم کرنا بھی تھا۔ جہاں تک سائنس کا معاملہ ہے تو اُس نے صرف عملی پہلو کو منظر رکھا۔ تاہم جب بھی ممکن ہوا وہ اس سے دامن پچا گیا۔ وہ لکھتا ہے: ”اگر ہم آسمانی مظاہر اور موت کے متعلق اپنے شکوک کے ہاتھوں اذیت میں بہلانہ ہوتے اور دکھ و خواہشات کی حدود کو سمجھنے میں ناکامی ہمیں پریشان نہ کرتی تو ہمیں فطری سائنس کی بھی کوئی ضرورت نہ ہوتی۔“ پھر بھی اپی قورس کا فلسفہ ”طبیعت“ اور ”اخلاقیات“ کے دو واضح حصوں میں منقسم ہے۔

اس نے دنیا وی معاملات میں دیوتاؤں کی مداخلت کے تصور کو مسترد کیا، اور مادے کی ابدیت کو تسلیم کیا جو اپنے اندر ہی فعالیت کا منج رکھتا ہے۔ اس نے یوسی پس اور دیماقریطس کے نظریے جو ہریت (Atomism) کوئی صورت دی اور اس میں اپنی طرف سے کچھ تبدیلیاں پیدا کیں۔

اپنی قورس نے خلا میں برابر فقار پر حرکت کرتے ہوئے ایٹموں کے خود رو (داخلی طور پر مشروط) اخراجات کا تصور متعارف کروایا۔ یہ تصور لزوم اور اتفاق کے اندر ورنی تعلق کے ایک زیادہ عجیب نقطہ نظر کی بنیاد بنا۔— دیماقریطس کی مشینی لزومیت کے ساتھ مقابلہ میں ایک قدم آگے کی جانب۔ اپنی قورس اپنے نظریہ علم میں جسی تحریبے کا حامی ہے۔ احساسات بالذات درست اور حقیقی ہیں، کیونکہ وہ معروضی حقیقت سے آتے ہیں؛ اصل غلطی ان احساسات کی تعبیر میں ہے۔ اپنی قورس نے احساسات کا آخذ نہیں مادیت پسندانہ انداز میں بیان کیا: اشیاء اور اجسام کی سطح سے خارج ہونے والے نہایت خفیف ذرات کا متواتر بہاؤ حیاتی اعضا میں داخل ہوتا اور چیزوں کی شبہیں پیدا کرتا ہے۔ علم کا مقصد انسان کو علمی اور توہمات دیوتاؤں اور موت کے خوف سے نجات دلانا ہے۔ اس کے بغیر مسرت نہیں مل سکتی۔ اخلاقیات میں اپنی قورس دلکھ کی تحریر اور روحانی مسرت کی طہانیت بخش حالت حاصل کرنے کے انفرادیت پسندانہ تصور پر مبنی ہیں مرتقوں کو قابل توجیہہ قرار دیتا ہے۔ انسان کے لیے سب سے زیادہ مفہومی حالت فعالیت نہیں بلکہ مکمل سکون اور طہانیت ہے۔

”باغ“ میں اپنی قورس کی جگہ مانگتی لینے کے ہر مارکس نے سنبھالی اور اس کی جگہ پولی سٹرائس آیا۔ ان دونوں سے زیادہ اہمیت میسٹر ڈو روں اور کولوئیں کی ہے۔ دوسری صدی عیسوی کے اپنی قورس پسندوں میں دیمیتریکس کا نام قابل ذکر ہے۔ مگر اپنی قورس کا فلسفہ کی صدیوں تک موجود رہنے کے باوجود ترقی نہ کر سکا۔ ہیگل اور کچھ دیگر فلسفیوں نے اس کے مادیت پسندانہ نقطہ نظر کو توڑ مردڑ کر اپنے عینیت پسندانہ فلسفے میں استعمال کیا۔





## 25-پاتنجلی

بیدائش: } دوسری صدی قبل مسح  
وفات: }

ملک: ہندوستان

اہم کام: "یوگ سورت"

پاتنجلی مقولوں (Aphorisms) کے ایک مجموعے "یوگ سورت" کا مؤلف اور مرتب ہے۔ اس کی زندگی کے بارے میں کوئی معلومات دستیاب نہیں۔ کچھ محققین تو اس کا دور بھی پانچ سویں صدی قبل مسح کا بتاتے ہیں۔

سنکریت کے لفظ "یوگ" سے مراد خود کو بندھوں اور مصائب سے آزاد کرانے اور استحکام حاصل کرنے کا طریقہ ہے۔ قبل از تاریخ کے ہندوستان میں بدیہی طور پر یہ لفظ انسانی تکالیف کی وجہ کے حوالے سے استعمال ہوتا تھا۔ یوگ کے 19 مکاتب فکر تسلیم کیے جاتے ہیں۔ پاتنجلی کا "یوگ سورت" (یوگ کا کتابیچہ) ہندوستانی مکتبہ یوگ میں پہلا اہم کام ہے جو

مقولوں کی صورت میں جسمی مقصد---یعنی روح کو دنیاوی بندھوں سے نجات دلانا---کے حصول کی ہدایات دیتا ہے۔ پاتھجی کو ہی ان سوتروں کا مصنف مانا جاتا ہے۔

”یوگ سورت“ چار حصوں (پدوس) میں تقسیم ہے۔ پہلا حصہ ”سادھی پد“ نظرت اور سادھی کے مقاصد کے بارے میں ہے۔ دوسرے حصے ”سادھن پد“ میں اس مقصد کو حاصل کرنے کا طریقہ بتایا گیا ہے۔ تیسرا حصہ ”وہجوت پد“ یوگ کے داخلی پہلوؤں اور یوگ کے ذریعہ حاصل ہونے والی غیر معمولی الہیتوں کی اہمیت پر بحث کرتا ہے۔ چوتھے حصے ”کیولیہ پد“ میں نجات کی نوعیت اور صورتوں پر بحث کی گئی ہے۔

ایک رائے کے مطابق یوگ کوئی فلسفہ نہیں۔ ماضی بعید اور زمانہ حال میں بھی یوگ کو سائکھیہ مکتبہ، فکر کی عملی شکل خیال کیا جاتا رہا ہے۔ سائکھیہ نقطہ نظر کے مطابق دنیا مادی ہے۔ مادہ (پراکری) ساری ہستی کی مطلق بنیاد ابدی اور واحد ہے۔ پراکری کی حرکت بھی اس کی طرح ابدی ہے۔ کسی شے کا اعرض وجود میں آنا یا کوئی مظہر رونما ہونا مادے کی تحقیق پر دلیل نہیں؛ جس طرح کسی چیز یا مظہر کی نیتی سے مادے کی نیتی مراہنیں لی جاتی۔ مادے کو تحقیق یا فنا کیا جاسکتا۔ مادے کی کلیت جوں کی توں رہتی ہے۔ پاتھجی نے شناخت پسندانہ نقطہ نظر سے سائکھیہ فلسفہ کی تفہیم و تعبیر کی: مادہ (پراکری) اور روحانیت (پُرش) کو متصف اصول قرار دیا گیا۔ مخصوص حالات کے تحت مادی اور روحانی اصول باہم مربوط ہو سکتے ہیں، اور وہ لاہمدو طور پر متنوع اشکال، خواص اور نظام تکمیل دیتے ہیں۔ جسم اور روح کا امترانج، یعنی انسان مادے اور روح کے اعلیٰ اور پیچیدہ ترین امترانجات میں سے ایک ہے۔ افرادی انسانی روح (پُرش) مطلق روحانی حقیقت (آتما) کے ایک جزو کے طور پر لافانی ہے۔ اس نقطہ نگاہ سے پیدائش اور موت کو مادے میں تبدیلیاں سمجھنا چاہیے لیکن ”ہماری ذات“ (روح) میں تبدیلیاں نہیں۔ کوئی موت، جنم مرن کا کوئی طویل چکر موجود نہیں۔ آواگون کا چکر چاہے کتنا ہی وسیع ہو، مگر اس کا اختتامی مرحلہ ضرور آتا ہے اور تب کامل نجات (موکش) حاصل ہوتی ہے۔ اس کا مطلب ہوا کہ روح بے شمار مرتبہ دوبارہ جنم لینے کے ذریعہ روح مادے سے پاک ہوتی جاتی ہے، اور انجام کا رملائق روحانی حقیقت میں ملتی ہے۔۔۔ ”جیسے قدرہ سمندر میں سما جاتا ہے۔“

پاتھجی اُن اولین قدیم مفکرین میں سے ایک تھا جنہوں نے یہ نظریہ تکمیل دیا کہ

انسان چار بنیادی اجزاء پر مشتمل نظام (کائنات صغير) ہے۔۔۔ معدنیاتی، بنا تاتی، حیوانی اور انسانی۔ پانچھلی انسان کے ہر ایک جزو ترکیبی کو خود انحصار ہستیاں قرار دیتا ہے۔۔۔ معدنیاتی انسان؛ بنا تاتی انسان؛ حیوانی انسان؛ اور انسانی انسان۔

معدنیاتی سطح پر انسان صرف اور صرف معدنیاتی بادشاہت کے مواد پر مشتمل ہے۔ یہاں معدنیاتی بادشاہت سے مراد ساری غیر نامیاتی دنیا ہے۔ کرہ ارض اور خلا میں تمام مادی اجسام (ریت کے ذرے سے لے کر سیاروں تک) باہم مربوط ہیں، اور وہ فطری طور پر واحد (اکیم) میں سے ظاہر ہوئے اور اسی میں واپس جاتے ہیں۔ معدنیاتی بادشاہت ازل سے ہی متحرک ہے۔ معدنیاتی انسان معدنیاتی اقلیم کی اعلیٰ ترین پیداوار ہے۔ پانچھلی اسے ایک خود مختار جو ہر کے طور پر لیتا ہے۔

بنا تاتی بادشاہت بنا تاتی انسان کی بنیاد ہے۔ بنا تاتی دنیا معدنیاتی بنیادوں کے ساتھ مربوط ہے۔ اس کی جزیں مٹی میں سے غذا اخذ کرتی ہیں۔ یہ ماوراء ارض معدنیات یعنی سورج، چاند، ستاروں کے ساتھ بھی مسلک ہے۔ بنا تاتی زندگی اساسی طور پر معدنیاتی زندگی سے مختلف ہے۔ اول، پودے اپنی تولید کے قابل ہیں۔ جان دار مادہ خود کو بڑھانے اور نسل کشی کرنے کی صلاحیت کا حامل ہے۔ پودا زندہ مادے کی پہلی صورت ہے۔ دوم، پودے معدنیاتی نظام کے مقابلہ میں زیادہ فعال اور مستعد ہوتے ہیں۔ سوم، پودوں کی زندگی کا آہنگ مختلف ہے۔ پودے موسموں اور وقت (دن اور رات) کی تبدیلی کا رد عمل مختلف انداز میں دیتے ہیں۔ حیوانی انسان صرف اعلیٰ معدنیاتی اور بنا تاتی بادشاہت میں ظہور پا سکتا ہے۔ پانچھلی زور دیتا ہے کہ حیوان کی اعلیٰ ترین خوبی نقل پذیری ہے۔ چلنے، دوڑنے، رینگنے اور اڑنے وغیرہ کی صلاحیت جانور کو اردو گرد کی دنیا کے ساتھ نہایت متنوع تعلقات قائم کرنے کا اہل بنا تی ہے۔ وہ سوچتا، یاد رکھنا اور مختلف حالات سے خبردار رہنا سیکھتا ہے۔

انسانی انسان معدنیاتی، بنا تاتی اور حیوانی انسان کی تالیف اور آہنگ ہے۔ دیگر تینوں نظام کی اہم ترین خوبیاں انسانی انسان میں مجمتع ہو جاتی ہیں۔ وہ نسل در نسل حاصل ہونے والے تجربات زندگی اور گرد و پیش کی دنیا کی تفہیم کی مدد سے خود کو خود رکونیں فطرت سے آزاد کرتا ہے۔ ”وہ ماحول پر اثر انداز ہونا اور اپنی دلچسپیوں اور ضروریات کے مطابق اسے مطیع بنا تا

شروع کر دیتا ہے۔ وہ زمین میں ہل چلاتا، مویشی پالتا اور مختلف فون اپناتا ہے۔ اس کا مستقبل محض اتفاق کی پیداوار نہیں رہ جاتا۔ پا تھلی کے خیال میں حقیقی معنوں میں انسانی زندگی اس وقت شروع ہوتی ہے جب ناگزیر یہ ثُمَّ ہو جائے، جب لزوم کی اندھی طاقت کا راج نہ رہے اور روح پر اکرتی (مادے) کے بندھنوں سے آزادی حاصل کر لے۔

ہم دیکھتے ہیں کہ انسان کے بارے میں پا تھلی کا نقطہ نظر سماجی کے بجائے کامناتی اور انفرادی ہے۔ لیکن حقیقت میں سماجی تعلقات کا مجموعہ ہی انسان کا جو ہر ہے۔ پا تھلی اس امر سے آگاہ نہیں تھا، اور نہ ہی ہو سکتا تھا، چنانچہ اسے انسانی تاریخ کے دھارے کو انداز کرنا اور ایک مجرد بے تعلق انسانی فرد کا وجود فرض کرنا پڑا جو اپنے ہی چیزے دیگر افراد کے ساتھ صرف فطری بندھنوں کے ذریعہ مسلک تھا۔ پا تھلی کا یہ خیال ہرگز خلاف موقع نہیں کہ انسان کی زمینی زندگی کے قوانین اور قسمتوں کی تھیوری علم الافلاک کی اقیم میں آتی ہے۔ پا تھلی اپنے اس نقطے نظر میں تنہائیں تھا۔ قدیم ہندوستان میں علم الافلاک کو علم کی ایک علیحدہ شاخ سمجھا جاتا تھا اور ماہرین فلکیات اجرام فلکی کے مقام کی بنیاد پر افراد کے مستقبل کے زانچے بنایا کرتے تھے۔

پا تھلی کی نظر میں انسان خود متحرک، خود مقلع اور خود ہدایتی نظام ہے۔ اس نقطے نظر میں عیق منطقی مفہوم موجود ہے جسے انسان کے متعلق جدید سائنس میں نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔





## 26- فیلو جوڈ بیس

پیدائش: 20 قبل مسیح (اندازہ)

وفات: 50 عیسوی (اندازہ)

ملک: یونان سکندریہ  
اہم کام: مذهبی فلسفہ

فیلو جوڈ بیس عرف فیلو آف سکندریہ یہودی ہمیلیانی فلسفی تھا۔ اگرچہ اسے اپنے دور کا عظیم ترین یہودی فلسفی قرار دیا جاتا ہے، لیکن اس نے یونانی فلسفہ کو اس حد تک بنیاد بنا دیا کہ یونانی فلسفی ہی کہلانے کا حق دار ہوتا ہے۔ اس نے مختلف مآخذوں سے مستعار لیے ہوئے عناصر کو ایک اچھوتا مترادج دیا۔ وہ غالباً اپنے ہم عصر پاں اور یوحتا کی انجیل کے مصنفوں پر بھی اثر انداز ہوا۔ فیلو کی سب سے بڑی اہمیت عیسائیت کی فلسفیانہ اور الہیاتی بنیادوں کو ترقی دینے میں ہے۔ کلیمیا نے فیلو کی تحریروں کو محفوظ رکھا لیکن یہودی روایت کو اس کی فکر میں کوئی دلچسپی نہ تھی۔ اسی وجہ سے ولفسن کے بقول فیلو مذہبی فلسفہ کا بانی تھا۔

فیلو نے یونانی فلسفہ اور ثقافت کا بغور مطالعہ کیا۔ وہ افلاطون کو بہت احترام کی نظر سے دیکھتا تھا۔ اُس کے فلسفہ نے معاصر افلاطونیت کی نمائندگی کی جس میں رواقت کو بھی شامل کر لیا گیا تھا۔

ہم فیلو کی زندگی کے متعلق بہت کم جانتے ہیں۔ اُس نے سکندریہ میں زندگی گزاری جہاں اُس وقت تقریباً دس لاکھ لوگ رہتے تھے جن میں یہودیوں کی سب سے بڑی آبادی (فلسطین سے باہر) بھی مقیم تھی۔ فیلو کا تعلق ایک امیر اور ممتاز گھرانے سے تھا۔ وہ اپنی برادری کے معاملات میں موثر رہا جس کے باعث فکری زندگی میں تعطل پیدا ہوتا رہا۔ اُسے یہودی وفد کا سربراہ ہنا کر 39-40 میں روم بھیجا گیا۔

فیلو عبرانی اسطورہ کی تفسیر کرنے کے لیے اپنا تشبیہاتی طریقہ کا استعمال کرتا ہے۔ اُس کے فلسفہ کی بنیاد روحانی زندگی کو دنیاوی مسائل سے میزت کرنے میں ہے۔ فیلو نے مادی دنیا اور طبعی جسم کو بُرے نظر تحریر دیکھا۔ افلاطون کی طرح اُس کے لیے بھی جسم ”ایک شر انگیز اور مردہ چیز“ تھا۔۔۔ فطرت ناپرا اور روح کے خلاف سازش کرنے والا۔ لیکن یہ لازمی برائی تھی، چنانچہ فیلو زندگی سے مکمل اجتناب کی حمایت نہیں کرتا۔ اُس کے برعکس وہ سب سے پہلے انسانوں کی جانب عملی فرائض پورے کرنے اور دنیاوی املاک کو قابل تعریف کاموں میں استعمال کرنے کی بات کرتا ہے۔ اسی طرح اُس کے خیال میں سرست ناگزیر اور دولت مقید ہے، لیکن ایک پاکیاز شخص کے لیے یہ کامل خیر نہیں۔ وہ یقین رکھتا تھا کہ انسانوں کو درجہ بد رجہ چیزوں کے مادی پہلو سے اجتناب کرنا چاہیے۔ فلسفیوں جیسے کچھ لوگ اپنے ذہنوں کو ابدی حقیقوں پر مرکوز کرنے کے قابل ہو سکتے ہیں۔ اُس کے نزدیک ”حقیقی اور زندہ خدا کے علم“ میں ہی انسان کی حقیقی منزل اور مطلق سرست تھی۔

فیلو نے فلسفے اور دانش کے درمیان تمیز کی۔ اُس کے خیال میں فلسفہ ”انسانوں کے لیے عظیم ترین بھلائی ہے جسے وہ خدا کی جانب سے استدال کے تھے کے باعث حاصل کرتے ہیں۔ یہ دانش سے لگاؤ اور اعلیٰ ترین علم حاصل کرنے کا وسیلہ ہے۔ جبکہ دانش تمام الہی اور انسانی چیزوں کا علم ہے جو کہ توریت میں موجود ہے۔ چنانچہ موسیٰ توریت کے مصنف کی حیثیت میں فلسفے کی معراج تک پہنچا اور برائے راست خدا سے علم سیکھا۔

اس کا اخلاقی عقیدہ اپنے جو ہر میں روائی (Stoic) ہے اور اس میں پاکیزگی حاصل کرنے کی مستعد کوشش شامل ہے۔ فیلو کی نظر میں انسان بیادی طور پر مجہول ہے اور خدا ہی روح میں اعلیٰ اہلیتوں کے بیچ ہوتا ہے۔ لہذا ہم انسان خدا کے آ لے ہیں۔ ان کے باوجود انسان واحد ایسی مخلوق ہے جو ان کی آزادی رکھتا ہے اگرچہ یہ آزادی ذہن کی حدود میں پابند ہے۔

فیلو نے یونانی "سائنسی" یا مطلق فلسفہ کو عبرانی صحائف کی خالصتاً اسطوریاتی آئینہ یا لوگی کے ساتھ جوڑنے کی کوشش کی۔ "سائنسی" نقطہ نظر کی بنیاد کے طور پر وہ "Timaeus" میں افلاطون کے بیان کردہ نظریہ دنیا کو استعمال کرتا ہے۔ اُس کا تحقیق کا ماذل بھی افلاطون سے ماخوذ ہے، لیکن اُس کے خیال میں خدا بذات خود تحقیق کا وسیلہ نہیں، بلکہ لوگوں (Logos) ہے۔ فیلو کے مطابق لوگوں "مرد خدا" یا خدا کا سایہ ہے جسے ساری تحقیق کے لیے بطور آہل اور نمونہ استعمال کیا گیا۔ لوگوں نے بے صفت بے شکل مادے کو چار ازی عناصر میں تبدیل کیا۔ خدا نے اسی جو ہر سے ہر چیز تحقیق کی اور خود کسی کو بھی نہ چھو کیونکہ بدہیت اور بدوضع مادوں کو چھوٹا خدا کے شایان شان نہیں تھا۔

فیلو کے فلسفے پر ب سے زیادہ اثرات افلاطون، ارسطو، توفیق نورث پنڈوں، کلپیوں اور روایتوں کے تھے۔ اُس کا فلسفیانہ نقطہ نظر اس حد تک افلاطونی ہے کہ بینٹ جیر دم اور دیگر کلیسیائی قادر ز نے اکثر یہ مقبول عام مقولہ بولا: "یا افلاطون نے فیلو کا رنگ اپنایا یا فیلو افلاطون کے رنگ میں رنگا گیا"۔ مگر فیلو نے افلاطون کی تحریریز میں کافی تراجم کیں۔ تکوینیات اور اخلاقیات میں وہ ارسطو کا رہیں ملت تھا۔ اگرچہ فیلو نے اکثر جگہوں پر روایتوں کی اصطلاحات سے کام لیا، لیکن ان کے افکار پر تقدیم بھی کرتا رہا۔

ماضی میں محققین نے فیلو کی اہمیت گھٹانے کے لیے اُسے محض ایک دینیاتی عالم اور مبلغ کے طور پر پیش کیا، لیکن 20 ویں صدی کے وسط میں ایک امریکی محقق ایچ اے دلفس نے بطور مفکر فیلو کا اچھوتا پن منوایا۔ بالخصوص فیلو خدا کی ہستی کے قابل اور اس کے جو ہر کے ناقابل اور اک ہونے کے درمیان فرق پیان کرنے والا پہلا شخص تھا۔ اپنے نظریہ خدا میں بھی اُس نے اپنی فلسفیانہ عقق و کھاتی۔ اس نے خدا کی باطنی محبت کی تفسیر میں بھی ندرست خیال کا

مظاہرہ کیا۔ وہ کہتا ہے کہ خدا نے انسان کو یہ محبت و دلیعت کی اور انسان بھی خدا جیسا بن گیا۔ سیاسی تحریری میں فیلو نے عموماً کہا کہ جمہوریت بہترین طرز حکومت ہے؛ لیکن جمہوریت سے اس کی مراد کوئی مخصوص حکومتی نظام نہیں بلکہ کسی بھی حکومت کے تحت باقاعدگی اور نظم و ضبط ہے جس میں تمام انسان قانون کے سامنے برابر ہیں۔

سکندر یہ میں یہودیوں کے انحطاط کے ساتھ یہودیت پر فیلو کا اثر بھی ماند پڑ گیا۔ یونانی فلسفے نے 1200 سال بعد یہودی فکر پر موس کیمونائیڈز کے کام میں بھی دوبارہ اپنا اثر دکھایا۔ تاہم ابتدائی کلیسیائی فادرز (سینٹ جان) اور مسلم مفکرین پر فیلو کے فلسفے نے نہایت اہم اثرات مرتب کئے۔





## 27- بادرائن

پیدائش:

دوسری صدی عیسوی

وفات:

ملک: ہندوستان

اہم کام: ”برہم سوت“

انپرندہ ایک ولی یا صاحب بصیرت شخص کی زبان میں لکھے ہوئے ہیں: شاعر ان علامتی اور غیر مختتم مکار دا لے۔ آج بھی ان کے الفاظ شدید روحانی تحریبے سے بھر پورا درکبھی کبھی گرفت سے باہر بھی ہیں۔ ان عیقق النظر تحریروں میں ترتیب اور نظم کا فقدان ہے۔ وقائع و قیان کی بصیرت توں کو ایک فلسفیانہ نظام کی صورت دینے کی ضرورت محسوس کی جاتی رہی ہے۔ بادرائن کی شاہکار کتاب ”برہم سوت“ کی وجہ تعمیف ایک ایسا ہی نظام تشكیل دینا تھا۔ یہ کتاب ویدوں اور انپرندوں کے ساتھ مل کر ہندوستانی آرٹھوڈوکس فلسفیانہ روایت متشکل کرتی ہے۔ بادرائن کے بارے میں ہم کچھ بھی نہیں جانتے، حتیٰ کہ اس کی پیدائش و وفات اور

”برہم سورت“ لکھے جانے کے سنین بھی متاز نہ ہیں۔ کچھ محققین نے تو اس کا دور پاچ سو سال قبل تصحیح بھی بتایا، لیکن ”برہم سورت“ غالباً دوسری صدی عیسوی میں ہی لکھا گیا تھا۔ کتاب میں مذکور دیگر مکاتب کے حوالے اسے دوسری صدی سے پہلے کا قرار دینا ناممکن ہوتا ہے۔ ہم بیہاں صرف برہم سورت پر ہی بات کر سکتے ہیں۔

برہم سورت کے فلسفہ کی طرف جانے سے پہلے ایک اہم اصول کو ذہن میں رکھنا ضروری ہے جو اس کے بنیادی قضیوں میں شامل ہے۔ اس اصول کی بنیاد ”شرطی“ اور ”سرتی“ کے درمیان امتیاز پر ہے۔ شرطی مقدس علم ہے جو دیک پیشوں کے مذہبی تحریک سے ماخوذ ہو۔ یہ دیکوں اور اپنے دیکوں میں شامل ہے۔ ”سمسار“ (ما دی دنیا) سے ما در اقیم کے حوالے سے اس کی اتحاری مطلق ہے۔ سرتی حافظہ، روایت یا استنباط یا ان کے امتحان کا نام ہے۔ یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ شرطی بصیرت اور وجدان ہے، جبکہ سرتی استدلال پر مبنی ہے۔ شرطی میں عالم اور معلوم کے درمیان فرق ختم ہو کر وہ دونوں ایک بن جاتے ہیں۔ اگر شرطی اور سرتی کے درمیان کوئی تفاوت ہو تو یہ شرطی اول الذکر کو فیقت حاصل ہوگی اور یہ اصول ویدانتی آرتوہوہ کسی میں شامل ہوا۔ مغربی فلسفہ میں شرطی سے قریب ترین مشابہہ مظہر مکافہ ہے جو یہ دو دوی عیسائی روایت میں بالکل شرطی جسمی ہی مطلق اور ناقابل سوال اہمیت رکھتا ہے۔

”برہم سورت“ کا آغاز دیک روایت کی ایک اہم ترین بصیرت کے ساتھ ہوتا ہے کہ حقیقت روزمرہ تحریر کی عام دنیا کا نام نہیں، افراد کی دنیا علی طور پر زمان و مکان سے تعلق رکھتی ہے۔ اصل حقیقت ابدی واحد یا مطلق، تغیر سے عاری اور کامل ”برہمن“ ہے جس میں سے ہر ایک چیز کا ظہور ہوا۔ اس قسم کی مابعد الطبیعتیات کے پیش کردہ بڑے سوالات میں سے پہلا سوال کائنات وجود میں لانے کے لیے برہمن کا محرك تلاش کرنا ہے۔ برہمن کی کوئی غیر تسلیکیں شدہ تمنا کیں نہیں ہے وہ کامل ہے۔ تو پھر کائنات وجود میں ہی کیوں آئی؟ جواب کا آغاز اس دعوے کے ساتھ ہوتا ہے کہ برہمن کی فطرت ”طف“ (آنند) ہے۔ بادرائی یہ نشاندہی کرنے میں بہت محتاط ہے کہ چونکہ برہمن ایک مطلق واحد ہے، اس لیے طف اس کا وصف نہیں بلکہ خود برہمن ہے۔ برہمن ناقابل پیارش طف ہے۔ کائنات کا ہست ہونا اس طف کی بے ساختہ فراوانی ہے۔ انسانی زندگی میں اس کی ایک قریب ترین مثال تماشہ یا کھیل

ہازی (لیلا) ہے۔ اس سے یہ مراد ہمیں لئی چاہیے کہ برہمن غیر سنجیدہ انداز میں عمل کرتا ہے: ایسا سوچنا ”لیلا“ کے تصور کو بہت زیادہ انسانی مفہوم میں لیتا ہے۔

حقیقت کو مطلق قرار دینے کے حصیس پر ہمیں عقائد انسانی نظام کچھ ٹھیک ترین فلسفیانہ مشکلات سے عبارت ہے اور بادرائی کا اصل مقصد انہی مشکلات سے نبرداز ماہونا ہے۔۔۔ یہ دکھاتے ہوئے کہ اپنے دوں کی بصیرتیں ایک ہم آہنگ اور قابل دفاع گل تشكیل دیتی ہیں۔ مرکزی مسئلہ واحد اور کثیر کا ہے۔ بادرائی نے اسے یوں پیش کیا: مطلق برہمن ابدی غیر فانی اور کامل ہے۔ لہذا کسی ابدی غیر فانی اور کامل چیز کا ایک عارضی فانی اور غیر کامل چیز (یعنی دنیا) کے ساتھ تعلق کیسے ہو سکتا ہے؟ کیا کائنات برہمن کا وصف یا معلول یا اس کے جلوہوں کی کثرت ہے؟ اگر برہمن اوصاف کا حامل ہے تو اس پر تصور ای امتیازات لاگو کیے جاسکتے ہیں اور ایک مطلق ہستی کے معاملے میں ایسا ممکن نہیں۔ برہمن کو کائنات کی علت مانا اسے قابل تبدیل تسلیم کرنا ہے جبکہ ابدی برہمن ایسا نہیں ہو سکتا۔ اگر کائنات برہمن کے جلوہوں کی کثرت ہے تو پھر برہمن بھی اس والے فنا فیں میں حصہ دار ہو گا، مگر کامل ہستی میں نقص نہیں ہو سکتے۔ انفرادی روح کے برہمن کے ساتھ تعلق کے معاملے میں بھی ایسے ہی عکین مسائل پیش آتے ہیں۔ انفرادی روح کو برہمن کی کثیر صورتیں نہیں کہا جا سکتا، کیونکہ ایسی صورت میں یا تو برہمن غیر کامل ہو گا، یا پھر ہر ایک روح خدا قرار پائے گی، جبکہ دونوں ہی صورتیں نہیں ہیں۔ اس کے پر عکس اگر انفرادی روح برہمن سے مختلف ہے تو ”موکش“ یا نجات کا تصور (یعنی روح اور برہمن کا وصال) بے معنی ہو جاتا ہے: اگر انفرادی روح برہمن سے مختلف ہے تو اس کا برہمن سے وصال برہمن کو تبدیل کر دے گا، اور یہ ممکن نہیں۔ بادرائی کی فلسفیانہ کاوش کا مقصد ان سوالات کے جواب تلاش کرنا ہے۔

وہ برہمن اور کائنات کے بے کم و کاست تعلق کے مسئلے سے آغاز کرتا اور شروع میں اس مسئلے کو اور بھی عکین بنا دیتا ہے۔ اس نے مادی علت اور مستعد علت کے درمیان فلسفیانہ امتیاز کا استعمال کیا۔ مٹی کے پیالے کی مستعد علت کہا رکا فعل ہے: پیالے کی مادی علت بے شکل مٹی ہے۔ بادرائی زور دیتا ہے کہ برہمن نہ صرف کائنات کی مستعد علت بلکہ مادی علت بھی ہے۔ کائنات میں برہمن کا درجہ وہی ہے جو مٹی سے ہی چیزوں کے لیے مٹی کا ہے۔۔۔ یعنی

مادی علت۔ جس طرح سونارہ جاتی ہیں آسی طریقہ کائنات واپس برہمن میں سامنے پر اپنی مخصوص خصوصیات کھو دے گی۔ پچھلے لوگوں کی نظر میں برہمن کا کائنات کی مادی علت ہونا شاید یہ تک ہو، لیکن یاد رکھنا چاہیے کہ عدم سے وجود میں آنے کا عیسائی تصور ہندو فلکر میں موجود نہیں۔ تاہم برہمن کے کائنات کے مادی اور مستعد علت ہونے کا دعویٰ بنیادی مشکل کو مزید بڑھادیتا ہے، کیونکہ اس سے یہ مفہوم لکھتا ہے کہ عارضی پن اور تبدیلی کا اطلاق برہمن پر ہو سکتا ہے۔ بادرائیں کا جواب ”برہمن سور“ کے اسلامی عقائد میں سے ایک ہے۔۔۔ کہ علت اور معلوم غیر مختلف ہیں۔ علت اور معلوم کو غیر مختلف کہنے کا مطلب یہ نہیں کہ وہ ایک ہی ہے۔ شارصین نے ان کا تعلق دیکھا ہے جیسا جھاگ، لہوں اور بلبلوں کا سمندر کے ساتھ ہوتا ہے؛ یا جیسے مٹی اور مٹی کے پیالے والی مثال میں مؤخرالذکر اول الذکر سے مشابہ نہیں لیکن اس سے مختلف بھی نہیں۔ علشیں اور معلومات غیر مختلف ہونے کی وجہ سے برہمن بھی کائنات سے غیر مختلف ہے۔

اس کے بعد بادرائیں اگلے اہم سوال سے نمٹتا ہے۔ طبعی افراد کی ایک دنیا کے ممکن ہونے کے لیے "مکان" (Space) موجود ہونا لازمی ہے۔ کیونکہ طبعی اشیاء مکان میں ہی انفرادی حریثت اختیار کرتی ہیں۔ سوال پیدا ہوتا کہ آیا مکان ہستی مطلق کے ساتھ ہم ازل ہے یا اس کا معلوم ہے: اول الذکر صورت غیر پرکشش ہے کیونکہ اس طرح یہ نتیجہ نکلے گا کہ مکان برہمن کی ایک خصوصیت ہے یا پھر اس کے ساتھ ہم مطلق ہے۔۔۔ اور دونوں ہی صورتیں قابل قبول نہیں۔ تاہم بادرائیں اپنے نقطہ نظر کی بنی پریہ دعویٰ کر سکتا ہے کہ مکان (آکاش) برہمن کا ایک معلوم ہے۔

”برہم سوتر“ نہایت باریک میں اور عظیم فلسفیانہ تحریر اور ایک ایسی روایت کی پیداوار ہے جو کافی ترقی یافتہ، کثیر اور دقیق ہو چکی تھی۔ یہ ماورائیت پرمنی وحدانیت میں ملوث مشکلات کو بیان اور ان کا حل پیش کرنے کی کوشش کرتی ہے۔ بلاشبہ بادرائی کی آراء، حرف آخر نہیں تھیں اور انہیں بہتر بنانے کے لیے ایک پوری فلسفیانہ تحریر یک موجود ہی ہے۔ شکر رامائیخ اور مادھوکی سوچ اپنے اپنے انداز میں دکھاتی ہے کہ ان خیالات کو کس طرح مختلف طریقوں سے تقید کا نشانہ بنایا اور نئے سرے سے واضح کیا گیا۔





## 28- ناگ ارجمن

پیدائش: { دوسری صدی عیسوی (اندازہ)

وقات:

ملک: ہندوستان

اہم کام: منحصر مآخذ کا نظریہ

جب بدھ مت نے میز مکاتب فکر کی صورت اختیار کرنا شروع کی تو سب سے بڑی تقیم تھیر واد (بین یان) اور مہایان مکاتب کے درمیان ہوئی۔ اس کے بعد دونوں مکاتب میں مزید تقیم کا عمل جاری رہا۔ تھیر واد بدھ مت و میمھا شنک اور سوتا شنک مکاتب فکر میں بٹ گیا۔ مہایان بدھ مت نے مدھیا کم مکتبہ فکر اور پھر کوئی ایک صدی بعد یوگا چار مکتبہ فکر پیدا کیا۔

مہایان بدھ مت کی مدھیا کم شاخ کی بنیاد رکھنے اور اسے ترقی دینے کی وجہ سے ہی ناگ ارجمن کو شہرت ملی اور وہ ہندوستان کے عظیم ترین بودھی مفکرین میں شمار ہوا۔ ناگ ارجمن کی پیدائش اور وفات کے بارے میں کوئی بھی مستند معلومات میرنہیں۔ وہ 50 2006ء

عیسوی کے دوران ہی قلمیں میدان میں سرگرم رہا ہوگا، لیکن اس کا دور 300 عیسوی کے آس پاس تباہ جاتا ہے۔ انہی بے یقینیوں کی بنا پر کچھ مفسرین نے رائے ظاہر کی کہ اس سے منسوب تحریریں صرف اسی کی نہیں ہوں گی۔ ہمیں دستیاب متعدد سوانحی بیانات آپس میں میل نہیں کھاتے۔ یہ امر معقول طور پر قطعی لگتا ہے کہ وہ جنوبی ہندوستان سے تعلق رکھنے والا ایک برصغیر اس کے جوانی کے سال گناہ اور برائی میں لپٹنے ہوئے تھے۔ کمار جیو کی لکھی ہوئی ایک سوانح میں بتایا گیا ہے کہ پنٹہ عمر میں پنچتے پر اسے ایک قسم کا مکاہفہ ہوا۔ فتحجہ اس نے خواہش اور جذبے کو دکھ کی وجہ تسلیم کر لیا۔ یوں وہ بودھی جماعت کا حصہ بن گیا۔ تینی ذرائع کچھ مختلف کہانی ساتھ ہیں کہ بخوبیوں نے ناگ ارجمن کی 2 برس کی عمر میں وفات کی پیش گوئی کر دی تھی، لیکن وہ بچپن میں ہی بودھی سلسلے میں شامل ہو کر اس تقدیر کو نالئے میں کامیاب رہا۔ اس کی تحقیقی اور روحانی صلاحیتیں چاہے کسی بھی طریقے سے پیدا ہوئی ہوں، لیکن بھی محققین مانتے ہیں کہ وہ عین مطالعہ کار، جان اور گہری بصیرتیں رکھتا تھا۔

ناگ ارجمن کی فکر ”پر جن پار متا“ (دانش کی کمالیت) نامی تحریریوں کی تقطیر اور تنظیم پر مشتمل ہے۔ یہ تحریریں بے پناہ لٹریپرک کی صورت گری کرتی ہیں جو شنجا (خالی پن) کے عقیدے کا آغاز ہیں۔ فتحجہ کا عقیدہ بدھ کی تعلیمات میں شامل تھا۔ مگر ناگ ارجمن مدھیا مک کے خندیہ واد مکتبہ فکر کا بانی بنا۔ وہ کہتا ہے کہ اردو گردکی دنیا کی تمام اشیاء اور مظاہر کو چار کنکتہ ہائے نگاہ سے سمجھا جاسکتا ہے:

1. جو موجود ہے۔ (مطلق وجود) کیونکہ ہم اسے دیکھتے، سنتے، چھوٹے، سو گھنٹے اور چھٹتے ہیں یعنی وہ حسیاتی ذرائع سے قابل تصدیق ہے۔
2. جو نہیں ہے۔ (مطلق لا وجود) جو کچھ عارضی، ناپاسیدار، منحصر اور ہرگز رتے لمحے میں متغیر ہے (مثلاً ابدی دھارا یا بگولا)۔
3. جو بیک وقت ہے بھی اور نہیں بھی۔ یعنی یہ وجود رکھتا بھی ہے اور نہیں بھی۔
4. جو نہ موجود ہے اور نہ غیر موجود۔ یعنی جو ہست اور نہیں میں سے کچھ بھی نہیں۔

ان تمام نکتہ ہائے نظر کو جانب دارانہ اور غیر حقیقی قرار دیتے ہوئے ناگ ارجمن

نے ایک اپنی تھیوری تشكیل دی جسے پرستی یہ سمجھتا (منحصر مأخذ کا نظریہ) کہتے ہیں۔ اس تھیوری کے مطابق صرف موجود بالذات چیز (یعنی جس کی علت کوئی بیرونی عصر نہ ہو) ہی حقیقی وجود رکھتی ہے۔

تاہم زندگی میں ہم دیکھتے ہیں کہ ہمارے اردوگردو کی دنیا میں کوئی بھی مظاہر ہے علت نہیں، کوئی مطلق طور پر غیر منحصر چیزیں موجود نہیں۔ مادی دنیا کے کسی معروض یا مظہر کا وجود ہمیشہ مخصوص حالات پر منحصر ہے جو بذات خود معروض کے ساتھ ہر اور است تعلق نہیں رکھتے۔ ناگ ارجن کہتا ہے کہ ”منحصر حقیقت“ کی کوئی حقیقت نہیں۔

دنیا کو حقیقی مانے والے مخالفین کا جواب دیتے ہوئے ناگ ارجن نے کہا: ”تجربہ اور استدلال ہمیں حقیقی علم مہیا نہیں کرتے۔ ہمارے ”پرمانوں“ (حیات اور اکات وغیرہ) کا فراہم کردہ ذیانا یا شہادت غیر معتبر ہے، کیونکہ کسی ادراک کو درست ثابت کرنے کے لیے ہمیں اس سے جدا اور درست کسی اور چیز کا حوالہ دینا پڑتا ہے۔ لیکن کیا وہ بطور حوالہ استعمال کی گئی چیز بھی حقیقی ہے؟ اس کے لیے ثبوت کی ضرورت ہوگی، کیونکہ اگر وہ چیز حقیقی یا درست نہیں تو اس کی بنا پر ہمارا ادراک درست ثابت نہیں ہو سکتا۔ لیکن ہم دوسری چیز کی سچائی کو کیسے ثابت کریں گے؟ ہمیں اس کام کے لیے کسی تیسری شے کی ضرورت پڑے گی، اور پھر اس تیسری شے کی سچائی بھی ثابت کرنا ضروری ہو گا۔۔۔ یوں یہ سلسلہ غیر مختتم طور پر چلتا جائے گا۔

ناگ ارجن نے کہا کہ ساری ہستی کو مطلق یا غیر مطلق قرار نہیں دیا جا سکتا۔ یہ کوئی درمیانی (مدھیا مک) بے شکل، بے علت، ناقابل ادراک، ناقابل بیان چیز ہے۔۔۔ یعنی عدیہ (الاشے) کوئی بھی ایسا وہ ہرم موجود نہیں جو ٹھیک نہ ہو۔

ایسی را دھا کر شعن اور ایسی جیسی بھی کی متفقہ رائے کے مطابق مدھیا مک نقطہ نظر کی رو سے ”مظاہر کی اس دنیا کے پیچھے ایک ناقابل بیان حقیقت موجود ہے۔“ یہ نقطہ اساسی اہمیت کا حامل ہے کہ مدھیا مکوں نے خدیہ کی تعبیر بطور معروضی حقیقت کی۔ ناگ ارجن کے خیال میں خدیہ مادے اور روح، معروض اور موضوع، حرکت اور سکون، صورت اور جوہ، مخصوص اور عمومی، محدود اور لا محدود کا اتحاد و اتصال ہے۔ عمومی اور مخصوص، جوہ اور مظہر وغیرہ کی جدیات مدھیا مکوں کے علاوہ کئی دیگر قدیم فلسفیوں کی راہ میں بھی رکاوٹ بنی۔ انسوں نے اس کا حل

ٹلاش کرنے میں کوئی کسر نہ اٹھا کر کی، مگر ناکام رہے۔

تمام موجودات کی دو دنیاوں--- دنیاۓ مظاہر (مسار) اور دنیاۓ جوہر (غیب) --- کے درمیان تقسیم کی مطابقت میں مدھیا مکون نے اپنے نظریہ علم کی بنیاد دو سچائیوں کے وجود پر رکھی--- (1) تجربی، جو دنیاۓ مظاہر کے لیے کارآمد ہے۔ (2) ماورائی، جو غمیق کے لیے کارآمد ہے۔ ناگ ارجمندی کے لیے ناقابل بیان، ناقابل ادراک وغیرہ جیسی اصطلاحات استعمال کرنے کے باوجود یقین رکھتا ہے کہ ماورائی سچائی کا ادراک کیا جاسکتا ہے، اور اس کے ادراک کی واحدراء تجربی سچائی کا علم ہے۔

ایک مختصر مضمون میں ناگ ارجمند کی فکر کو سونا مشکل ہے۔ اس کے نیالات نے ہندوستان، چین، تبت، چین اور کوریا میں زبردست اثرات مرتب کیے اور خاص طور پر چینی زین بدهمت کی تشكیل میں حصہ ڈالا۔ ایشیا کے ساتھ ساتھ مغرب میں بھی اس کا بغور مطالعہ کیا گیا اور مزید تحقیق کی کافی گنجائش موجود ہے۔





## 29- پلوٹینس

پیدائش: 205 عیسوی

وفات: 270 عیسوی

ملک: روم

اہم کام: "Enneads"

رومی فلسفی اور نو فلاطونیت کا بانی پلوٹینس مصر میں لاپیکو پوس کے مقام پر پیدا ہوا۔ اس کی زندگی کے بارے میں معلومات کا واحد آخذ ایک سوانح ہے جو اس کے شاگرد اور ایڈیٹر پور فاڑی نے اپنے استاد کی تحریروں Enneads کے دیباچے کے طور پر لکھی۔ دیگر قدیم آخذوں سے پور فاڑی کی فراہم کردہ معلومات کی تصدیق نہیں ہوتی۔ پور فاڑی پلوٹینس کی زندگی کے آخری چھ برس پر توجہ مرکوز کرتا ہے جب وہ اس کے ساتھ روم میں رہتا تھا۔ چنانچہ ہم بوزھے سقراطی طرح بوزھے پلوٹینس کے بارے میں ہی جانتے ہیں۔ اس کی عقلی اور روحانی ترقی کے متعلق کچھ بھی معلوم نہیں۔

پور فائری بتاتا ہے کہ پلوٹینس نے کبھی اپنے والدین، نسل یا وطن کے متعلق بات نہ کی تھی۔ چوتھی صدی عیسوی کے ایک مصنف یونانیکس کے مطابق وہ لاٹکو پوس (مصر) میں پیدا ہوا۔ اس امر کا کوئی واضح ثبوت نہیں ملتا کہ اس نے ظیم عروس الہاد سکندر یہ میں فلسفہ پڑھا۔ ہم یقین کے ساتھ بس اتنا ہی کہہ سکتے ہیں کہ اس کی زبان یونانی تھی اور اس نے یونانی تعلیم ہی حاصل کی۔ وہ اپنے انداز فلک اور عقلی و مذہبی عقیدوں کے اعتبار سے ہمیلیاٹی ہے۔ اپنی زندگی کے 28 دیں سال میں پلوٹینس نے فلسفہ پڑھنے کی خواہش محسوس کی اور سکندر یہ گیا۔ اس نے سکندر یہ میں اپنے دور کے ممتاز ترین اساتذہ کے لیکھرئے جنہوں نے اسے یادیت میں بٹلا کر دیا۔ آخر کار ایک دوست اسے آموئیں "Saciás" کا لیکھر سروانے لے گیا۔ آموئیں کی گنتگوئنے کے بعد پلوٹینس نے کہا "یہ ہے وہ آدمی جس کی مجھے علاش تھی" اور اگلے گیارہ برس اسی کے ساتھ رہا۔

آموئیں قدیم فلسفہ کی تاریخ میں نہایت پ्र اسرار خصیت ہے۔ لگتا ہے کہ وہ ایک مرد عیسائی تھا۔ پلوٹینس کا گیارہ برس تک اس کے ساتھ رہنا حیرت انگیز نہیں۔ قدیم فلسفیانہ مکاتب میں آپ مخصوص مدت کے دور سر کرنے کے لیے ہی داخل نہیں ہوتے تھے۔ آموئیں کے ساتھ رفاقت کے عرصہ کے اختتام پر پلوٹینس روم شہنشاہ گورڈیان سوم کی مہم میں (فارس کے خلاف) شامل ہوا (242ء) تاکہ فارسیوں اور ہندوستانیوں کے فلسفہ کے متعلق براہ راست معلومات حاصل کر سکے۔ تاہم، میسوس پوئیما میں اس مہم کو تباہ کن انجمام سے دوچار ہونا پڑا۔ گورڈیان مارا گیا اور قلب عربی شہنشاہ بن بیٹھا۔ پلوٹینس بڑی مشکل سے جان بچا کر بھاگا اور اپنی اوک پہنچا۔ وہاں سے وہ روم گیا اور چالیس برس کی عمر میں وہی مقیم ہو گیا۔ اس دور میں کسی یونانی فلسفی کا مشرقی فلسفہ میں دلچسپی رکھنا غیر معمولی نہیں تھا۔ پلوٹینس کی اپنی فلسفہ بھی ہندوستانی فلسفے کے ساتھ کچھ واضح مشاربیں رکھتی ہے، لیکن اس کا حقیقت میں کبھی بھی مشرقی یوگیوں کے ساتھ رابطہ نہ ہوا کیونکہ ہم ناکام ہو گئی تھی۔

پلوٹینس کی مرکزی سرگرمی (جس پر اس نے اپنا زیادہ تر وقت اور تو اتنا فرچ کی) اس کی تعلیمات تھیں اور روم میں 10 برس گزارنے کے بعد وہ لکھنے میں مشغول ہو گیا۔ اس کا مکتب با قاعدہ "کتب" نہیں تھا، البتہ اس کا انداز تعلیم Scholastic نوعیت کا تھا۔ وہ

افلاطون یا ارسطو پر سابقہ فلسفیوں کی تحریر کردہ شروعوں کے اقتباس پڑھ کر سناتا اور پھر اپنے خیالات بیان کرتا۔ تاہم یہ تعلیمی سیشن دوستانہ اور غیر رسمی تھے اور وہ غیر محدود بحث مباحثے کی حوصلہ افزائی کرتا۔ یہ مکتب دراصل دوستوں اور مدداؤں کا ایک ڈھیلہ ڈھالا حلقہ تھا۔ پلوٹینس نے اپنے مقابلے انہی دوستوں کے لیے لکھتے اور پور فائزی نے انہیں اکٹھا کر کے کی صورت دی۔ "Anneads"

پلوٹینس اپنی تحریروں میں افلاطون کی تعلیمات کے متعدد پہلوؤں کی وضاحت کرتا۔ افلاطون کی "تیلی"، ارسطو کی "روح" اور رواقوں کی "کائناتی روح" کی تالیف کرتا۔ اور فلسفے میں تمام ما قبل ارسطو رجحانات کا منظم طریقے سے جواب دیتا ہے۔ وہ رواقوں اور اپنی تورس پسندوں کی مادیت پسندی کے خلاف اپنی روحانیت، نئی الیڈی کی تشكیلیت کے خلاف علم کے مفہم ہونے کے متعلق اپنی رجحانیت سے کام لیتا ہے۔ اس نے غناستیوں کی اخلاقی شایستہ (Dualism) کا جواب وحدانیت سے دیا، Eclectics کی تباہیت (Pragmatism) کا مقابلہ اپنے مطلق اقدار کے عقیدے سے کیا اور نبومیوں کی تقدیر پرستی کو روکنے کے لیے آزاد ارادے کو برائی کا منع تھا۔

اس کی مابعد الطیبیات نے موضوعیت اور معروضیت کی شایستہ کا خاتمہ کر دیا۔ حقیقت روحانی ہے، لیکن یہ نہ تو ذہن اور نہ ہی ذہن سے باہر کسی اور چیز کی پیداوار ہے۔ پلوٹینس کے خیال میں خود آگئی کا اتحاد ہی علم اور جانشی کی الہیت کی شایستہ کو تشكیل دیتا ہے۔ روح اور روحانی، یا کا ایک دوسرے کے بغیر کوئی مفہوم نہیں۔

پلوٹینس نے انسان کو جسم، روح اور نفس (Body, Soul & Spirit) میں تقسیم کیا۔ اس کے مطابق جسم بخش مادے پر ہی مشتمل نہیں۔ مادہ ایک متوسط پیز ہے۔ یہ پذ اتھ جسم نہیں، کیونکہ جسم مادے اور صورت کا مرکب ہے۔ ویلے ہونے کے ناتے اسے بطور بستی نہیں لیا جا سکتا، چنانچہ اس کی حالت بھی لاشے جیسی ہی ہے۔ بستی کے پیانے میں اس کا درجہ سب سے نیچے اور اہمیت کے پیانے میں بدرجہ نین ہے۔۔۔ نور سے محروم "تاریک" "خیز سے عاری" "اویں شر۔" اسے روح نے تخلیق کیا۔

کچھ لوگ روح کو جسم کے ساتھ شاخت کرتے اور اسے بھی عارضی / مادی سمجھتے

ہیں۔ لیکن روح مرکب نہیں؛ بلکہ جسم ہے۔ روح میں کوئی تکھیف یا اضافہ نہیں ہو سکتا، بلکہ جسم میں ہو سکتا ہے۔ روح میں تبدیلیاں (مثلاً انس) جسم پر اثر انداز نہیں ہوتیں۔ نہ ہی جسم روح کی طرح سوچنے اور محسوس کرنے کے قابل ہے۔

نفس یا **Spirit** بھی روح جیسا حیاتی اصول ہے، مگر ایک برتر سطح پر۔ اگرچہ روح نفس سے کم تر ہے، لیکن یا اس کے لیے ایک مقنای طبی کشش رکھتی ہے اسے پندرہ تھیسین دیکھتی اور زیادہ خوب صورت بن جاتی ہے، کیونکہ نفس اور اس کے تھانف ہی اس کی اصل خوبصورتی ہیں۔ جب ہماری استدلالی صلاحیت نفس کے خواص حاصل کر لے تو نہ صرف ہماری خوبصورتی میں اضافہ ہوتا ہے بلکہ ہم خود بھی نفس بن جاتے ہیں۔

جس طرح انفرادی روح کا تعلق جسم کے ساتھ ہے، اسی طرح روح عالم قابل محسوس اشیاء کی دنیا کے ساتھ مسلک ہے۔ پلوٹینس دنیا کے متعلق ہمارے علم کو محض رائے قرار دیتا ہے۔ جیاتی دنیا کی تخلیق روح عالم نے کی۔ اس کے مطابق فطرت روح عالم کی تخلیقی قوت ہے۔ یہ سوال نہیں کیا جا سکتا کہ روح عالم نے کائنات کیوں تخلیق کی اور خالق آخوندی کرتا ہی کیوں ہے۔ پلوٹینس کے فلسفیانہ نظام کی بنیاد کافی حد تک افلاطون کے نظریہ "اعیان" (یا Ideas) پر تھی۔ لیکن افلاطون از لی اعیان کو معبود مطلق اور مادی دنیا کے درمیان وسیلہ فرض کرتا ہے، بلکہ پلوٹینس نے صدور (Emanation) کا نظریہ قبول کیا۔ اس نظریے کے مطابق جسی مطلق یا واحد سے مخلوق کی جانب قویں متواتر نشر ہوتی ہیں۔ اس شعلی کا پہلا وسیلہ nous یا عقل محض ہے جس میں سے روح عالم صادر ہوئی۔ پھر روح عالم میں سے انسانوں اور جانوروں اور انجام کار مادے کا ظہور ہوا۔ چنانچہ انسان دو دنیاوں سے تعلق رکھتے ہیں۔۔۔۔۔ ایک حیات کی دنیا اور دوسری عقل محض کی دنیا۔ چونکہ مادہ تمام شرکی علت ہے اس لیے زندگی کا مقصد حیات کی مادی دنیا سے نجات ہونا چاہیے۔ لہذا لوگوں کو چاہیے کہ وہ تمام دنیاوی مفادات چھوڑ کر عقلی مرابتی کی راہ اختیار کریں۔ تطبیر اور فکر کو استعمال کرنے کے ذریعہ لوگ nous کی بصیرت پا سکتے ہیں۔ اور انجام کار واحد یعنی خدا کے ساتھ مکمل اور وجود اپنی وصال ممکن ہے۔ پلوٹینس نے اپنی زندگی کے دوران متعدد مواقع پر اس الہی وجدان سے گزرنے کا دعویٰ کیا۔





## 30- مانی

بیدا اش: 216 عیسوی (اندازہ)

وفات: 276 عیسوی (اندازہ)

ملک: فارس

اہم کام: مانی مت

ایران کے قدیم مانوی مذہب کا بائی مانی جنوبی باہل (موجودہ عراق) کے ایک اعلیٰ فارسی خاندان میں پیدا ہوا۔ اس کا باپ پاتیک ہمان کار ہنے والا تھا اور ایک مذہبی جماعت میں شامل ہو گیا جو پہیزہ گار طرزِ عمل کی حامی تھی۔ نخیال کی طرف سے مانی کا تعلق پار تھیا کے معزول شاہی خاندان کے ساتھ جلتا تھا۔ مانی کی زندگی کے بارے میں معلومات کا آخذ اس کی اپنی ہی تحریریں اور مذہبی روایات معلوم ہوتی ہیں۔ اس نے اپنے پیدا اشی علاقے میں ہی پرورش پائی اور مشرقی آرامی زبان بولتا تھا۔ پچھن اور جوانی میں دو مرتبہ اس نے ایک فرشتے کو خواب میں دیکھا جس نے اسے ایک نئے مذہب کی تبلیغ کرنے کو کہا۔

وہ ہندوستان (غائب اسندھ اور تران) گیا اور اپنے پیروکار بنائے۔ واپسی پر نے فارسی بادشاہ شہپر اول کی جانب سے عزت و احترام ملنے پر اسے فارسی سلطنت میں اپنے نے مذہب کی تعلیمات پھیلانے کی اجازت حاصل ہو گئی۔ مانی کی زندگی کے ان سالوں کے متعلق بہت کم کچھ معلوم ہے۔ اس نے غالباً سلطنت کے مشرقی علاقوں میں کافی سفر کیے، لیکن بعد کی روایات میں اس کا شامل شرق کی طرف جانا درست نہیں لگتا۔ تاہم، فارسی بادشاہ بہرام اول کے دور حکومت میں وہ زرتشتی پروپгаڈوں کے حملوں کا نشانہ بنا اور بادشاہ نے اسے جندلش پور میں قید کر دیا: وہ 26 طویل مقدے سے گزرنے کے بعد فوت ہو گیا۔ ہو سکتا ہے کہ بادشاہ کے حکم پر اسے سزا نے موت دے دی گئی ہو۔

مانی نے تیسرا صدی میسوی کے فارس میں شناخت پسندانہ مذہبی تحریک کی بنیاد رکھی۔ یعنی یہ عقیدہ کہ دنیا روح اور مادے کا ادھار ہے اور روح اور مادہ بالترتیب خیر اور شر کے نمائندے ہیں۔ پیروکاروں نے مانی کو "نور کا چیخیر" اور مطلق "نور ہندہ" جیسے لقبات سے نوازا۔ اگرچہ مانویت کو کافی عرصے تک ایک مسکنی لاد نیتیت قرار دیا جاتا رہا، لیکن یہ بجائے خود ایک مذہب تھی جس نے اپنے عقائد کی ہم ربطی اور جماعتی ڈھانچے کی وجہ سے ساری تاریخ کے دوران اتحاد اور انوکھا کردار قائم رکھا۔

مانی نے خود کو چیخروں کے طویل سلسلے میں (جس کا آغاز آدم سے ہوا اور بدھ زرتشت و سچ بھی اسی سلسلے سے تعلق رکھتے تھے) آخری جانشین قرار دیا۔ اس نے حقیقی مذہب کے سابقہ مکاشفوں کو مدد و طور پر موثر خیال کیا کیونکہ وہ مقامی نویعت کے تھے اور لوگوں کو صرف ایک زبان میں اُن کے متعلق بتایا گیا۔ مانی خود کو ایک عالم گیر پیغام کا مبلغ سمجھتا تھا جسے تمام دیگر مذاہب کی جگہ لینا تھا۔ بگاڑ سے بچتے اور عقائد ان اتحادیتیں بنانے کی خاطر اُس نے اپنی تعلیمات کو تحریری صورت دی اور اپنی زندگی کے دوران ہی انہیں شریعت کا درجہ دے دیا۔ مانویت کا بنیادی عقیدہ کائنات کو خیر اور شر کی دو محارب اقایم میں شناخت پسندانہ انداز میں تقسیم کرتا ہے: نور (یاروح) کی سلطنت جس پر خدا کی حکومت ہے؛ اور ظلمت (یا مادے) کی سلطنت جس کا حکمران شیطان ہے۔ دونوں اقایم بالا صل بالکل الگ تھیں، لیکن ابتدائے آفرینش میں آئے والی ایک بیانی میں ظلمت کی سلطنت نے نور کی سلطنت پر حملہ کیا

اور دونوں باہم مل کر دائیٰ جدوجہد میں مشغول ہو گئیں۔ نسل انسانی اسی جدوجہد کا نتیجہ اور ایک کائنات صغير (Microcosm) ہے۔ انسانی جسم مادی اور لہذا شر ہے؛ انسانی روح روحانی، الٰہی نور کا ایک مکارا ہے اور اسے جسم و دنیا کی قید سے نجات دلانا لازمی ہے۔ راونجات کی کنجی نور کی سلطنت کا علم ہے جو الٰہی پیغام بروں کے ایک سلسلے سے حاصل ہوتا ہے۔ اس سلسلے میں بدھ اور سُعَد اور آخرين مانی آتا ہے۔ پیغام بروں کے دو لیت کردہ علم کی مدد سے انسانی روح مادی خواہشات کو تغیر کر سکتی ہے۔ روح کی جسم میں قید کا باعث بننے والی ان مادی خواہشات کو فتح کر کے الٰہی اقليم تک رفت پانامکن ہے۔

مانوی مہمی جماعت ابتدائے ہی زوردار تبلیغی سرگرمی میں مشغول ہو گئی تاکہ دنیا کو اپنا پیر دکار بنا سکے۔ مانی نے اپنی تحریروں کے دیگر زبانوں میں تراجم کی حوصلہ افزائی کی اور ایک وسیع البیان تبلیغی پروگرام ترتیب دیا۔ مانویت بڑی تیزی کے ساتھ مغرب کی طرف رومن سلطنت تک پہنچی۔ یہ مصر سے سارے شمالی افریقہ میں گئی (چنان نوجوان آگنائی کچھ عرصہ کے لیے اس کا پیر دکار بن گیا) اور پوچھی صدی عیسوی کی ابتدائیں روم میں اپنے اثرات دکھانے لگی۔ پوچھی صدی عیسوی مغرب میں مانویت کی توسعی کازماہی عروج تھا جب کال اور پیشین میں اس کے مرکز قائم ہوئے۔ البتہ رومن ریاست اور عیسائی کلیسیا کی جانب سے شدید مخالفت کے باعث پانچ سو صدی کے آخر تک مغربی یورپ سے اس کا ترقی یا مکمل طور پر صفائیا ہو گیا اور پوچھی صدی میں سلطنت کے مشرقی حصے نے بھی اس سے آزادی حاصل کر لی۔

مانی کی اپنی زندگی کے دوران اُس کا ملت فارسی ساسانی سلطنت کے مشرقی صوبوں تک پھیلا۔ خود فارس میں مانوی برادری نے شدید تادیجی کارروائیوں کے باوجود خود کو قائم رکھا۔ حتیٰ کہ دویں صدی میں عیاسی کارروائیوں نے انہیں سرفقد جانے پر مجبور کر دیا۔ قرون وسطیٰ کے دوران یورپ میں نام نہاد نو ماقوی فوٹے وجود میں آئے۔ تاہم مانی کے نہیں کے ساتھ ان کے رواہ راست روایت کے متعلق کچھ کہنا مشکل ہے۔

مانی نے ایک حقیقی معنوں میں عالمگیر اور کائناتی ذہب قائم کرنے کی کوشش کی، کہ جو سابقہ الہامات (با شخصیں زرتشت بدھ اور مسیح) کی تمام جزوی سچائیوں کو سمجھا کر دے۔ تاہم اس ذہب نے ایک ایسی سچائی کو کھو جا جو مختلف شفاقتیں کی مطابقت میں متعدد صورتیں اختیار کر

لکتی ہو۔ چنانچہ اس لحاظ سے مانویت ایرانی اور ہندوستانی مذاہب، عیسائیت، یہودیت اور تاؤ مت جیسا ہے۔

مانی مت اپنی تہبہ میں ایک قسم کی غناستیت (Gnosticism) تھا--- ایک شایستہ پسند نہ ہب جس نے روحاںی حقیقت کے خصوصی علم (gnosis) کے ذریعہ راہ نجات پیش کی۔ غناستیت کی تمام صورتوں کی طرح مانی مت نے بھی تعلیم دی کہ یہ دنیا ناقابل برداشت طور پر در دنیا ک اور دنیادی طور پر شر سے عمارت تھی۔

داخلی بصیرت یا *gnosis* اکشاف کرتا ہے کہ خدا کی فطرت میں حصہ دار روح شر اگلیز ما دی دنیا کی پستیوں کا شکار ہو چکی ہے اور روحانی یا عقلي (nous) بصیرت کے ذریعہ اسے نجات دلانا ضروری ہے۔ خود کو جاننا اپنی حقیقی ذات کو کوچتا ہے، جو قبل از ایں (جسم اور مادے کی آلاتشوں کے باعث) اعلیٰ اور خود آگئی کے فقدان کے اندر ہیروں میں ملکوف ہوتی ہے۔ مانی مت میں خود کو جانتے کا مطلب اپنی روح کو خدا کی فطرت میں حصہ دار کے طور پر دیکھنا ہے۔ علم کسی انسان کو یہ جانتے کے قابل بناتا ہے کہ وہ ما دی دنیا میں اپنی روذیل حالت کے باوجود ابدی اور باطنی بندھوں کے ذریعہ ماورائی دنیا کے ساتھ متحد ہے۔ چنانچہ علم واحد و سیلہ نجات ہے۔

حقیقی نظرت اور انسانیت، خدا اور کائنات کا باعث نجات علم مانی مت کی پیچیدہ اسطوریات میں بیان کیا گیا ہے۔ تفصیلات سے قطع نظر، اس اسطوریات کا بنیادی موضوع مستقل ہے: روح گراوٹ کی شکار اور شر انگیز مادے کی آلاش میں مبتلا ہے اور اسے رہ جانی دانش آزادی دلاتی ہے۔





## 31- وسو بندھو

پیدائش: چوتھی صدی عیسوی کا آخر  
 وفات: پانچویں صدی عیسوی کا نصف  
 ملک: ہندوستان  
 اہم کام: "ابحیدھرم کوش بھاشیہ"

وسوبندھو ایک ممتاز بودھی اسٹار اور ہندوستان میں مہایان بدھ مت کی ترقی و ترویج میں اہم ترین کردار ادا کرنے والے مفکرین میں سے ایک تھا۔ اگرچہ اس کے بھائی کو بعد کے بودھیوں نے یوگا چار مکتبہ کے بانیوں کے طور پر سراہا، لیکن اس کی یوگا چار سے پہلے کی تحریروں مثلاً "ابحیدھرم کوش" اور اس کی تفسیر "ابحیدھرم کوش بھاشیہ" --- کو شاہکار رقصور کیا جاتا ہے۔ اس نے متعدد سوتزوں کی شریمن، منطق پر کتب، بھگتی شاعری اور کچھ فلسفیات مقامے بھی لکھے۔ ان میں سے کچھ ایک تحریریں اصلی سنکریت صورت میں دست بر دیمانہ سے پہنچی رہیں، لیکن بہت سی دیگر صرف چینی اور تبتی تراجم کی صورت میں ہی ملتی ہیں۔ وسو بندھو ایک

کیش الجہت مفکر تھا۔

وسو بندھو کی زندگی کا اہم ترین اور واحد مکمل بیان چین میں یوگا چار فافنے کے مرکزی مقلدین میں سے ایک پر مارٹھ (499 تا 569 عیسوی) نے ”گرو و سو بندھو کی زندگی“ کے زیر عنوان چینی زبان میں مرتب کیا تھا۔ یہ چینی ”تری پنک“ میں محفوظ ہے اور 1904ء میں اس کا انگریزی میں ترجمہ ہوا۔

وسو بندھو پرش پور (موجودہ پشاور) میں پیدا ہوا۔ اس زمانے میں یہ شہر گندھارا ریاست کا حصہ تھا۔ تینی مورخ تاریخات کے مطابق و سو بندھو کی پیدائش سے ایک سال قبل اس کا بڑا ابھائی بودھ بھکشو بن گیا تھا۔

وسو بندھو اور اس انگا کو آپس میں سو تینے بھائی بھی تباہی جاتا ہے (کہ اس انگا کا باپ کشتیریہ اور و سو بندھو کا باپ برہمن تھا)۔ و سو بندھو کا باپ درباری پر وہت اور ویدوں کا عالم تھا۔ عین ممکن ہے کہ وہ شیلا دا قلچے کے شک بادشاہوں کے دربار میں عہدیدار ہو جو اس وقت پرش پور میں حکمران تھے۔ زندگی کے ابتدائی ہر سوں میں و سو بندھو نے ضرور اپنے باپ کے ذریعہ برہمنی روایت کے علاوہ نیا یہ اور دیشکا سے تعارف حاصل کر لیا ہوا۔ اس کی فکر ان دونوں نظام ہائے فکر سے متاثر ہے۔

نوجوان طالب علم و سو بندھو نے اساتذہ کو اپنی ذہانت اور حاضر جوابی سے بہت حیران کیا۔ پر مارٹھ نے اس کے اسٹاد کا نام بندھو مرتلکھا ہے۔ اس دور کے گندھارا میں غالب یو دھی مکتبہ فکر دیشکا (جسے سرداستیواد بھی کہتے ہیں) تھا۔ و سو بندھو سرداستیواد سلسلے میں داخل ہوا اور وسماحتکوں کے مکملانہ نظام کا مطالعہ کیا۔ ابتدائیں وہ ”مہاو بھاشا“ سے کافی متاثر ہوا۔ تاہم وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ وسماحتکا مابعد الطیبیات کی کارآمدیتیت پر شکوک کا شکار ہو گیا۔

اسی دور میں و سو بندھو شاید اپنے اسٹاد منور تھے کے ذریعہ یو دھیوں کے ایک گروپ سو تر انگوں سے تعارف ہوا جو بدھ کے احوال کے سواہر ایک چیز کو مسترد کرتے تھے۔ پرش پور میں سو تر انگوں سے بہت مضبوط ہونے کا امر اس خیال سے حمایت یافتہ ہے کہ دوسری صدی عیسوی کے فلسفی دھرم تراث نے یہیں جنم لیا۔ وسماحتک مکتبہ فکر کا اصل مرکز گندھارا کی بجائے

کشمیر تھا جہاں کے حکمران اہل گندھارا کو نیم کا فریب بھجتے تھے۔ چنانچہ وہ سو بندھو ہنے و سیماحش کا تعلیمات کا قریب سے مطالعہ کرنے کی خاطر دیوانے کے بھیں میں کشمیر جانے کا فیصلہ کیا۔ وہ سو بندھو چار سال تک کشمیر میں مختلف اساتذہ کے پاس مطالعہ کرنے کے بعد اپس پر ش پور آیا۔ اس دور میں وہ کسی بھی مخصوص سلسلے سے وابستہ نہ تھا۔ وہ بدھ مت کے متعلق پیغمبر زادے کے زندگی کے ذریع حاصل کرنے لگا۔ روایت کے مطابق وہ دن کے وقت و سیماحش ک فلسفہ پر پیغمبر دیتا اور رات کے دوران اُس پیغمبر کو شعروں میں ڈھال لیتا۔ ان چھ سو سے زائد نظموں (کاریکا) میں سارے نظام فکر کا خلاصہ موجود ہے۔ اس نے اپنی کتاب کا نام ”ابنید ہرم کوش“ (ابنید ہرم کا خزانہ) رکھا۔

”ابنید ہرم کوش“ میں وہ سو بندھو تسلیم شدہ 75 دھرموں (تجربے کے بنیادی اجزاء) کا تجزیہ کرتا ہے جو بودھی حاصل کرنے کا ذریعہ ہیں۔ اس نے انہیں گیارہ قسم کی ”نادی صورتوں“ میں تقسیم کیا جو ذیل میں دی جا رہی ہیں:

- پانچ حیاتی اعضا اور ان سے متعلق اشیاء۔
- اوی جمیتی یعنی نیت یا ارادہ۔
- چوت یعنی ذہن۔
- دس اقسام کی مہا بھومیکا یعنی اہم بنیادیں، مثلاً خواہش، ذہنی بیداری، توجہ وغیرہ۔
- دس اقسام کی کوشل مہا بھومیکا، یعنی مفید اہم بنیادیں، مثلاً عقیدہ، جوش، متأنت عدم تشدہ، طہانیت۔
- چھ اقسام کی کلکیش مہا بھومیکا یعنی ذہنی انتشار کی اہم بنیادیں، مثلاً تذبذب لا پرواہی، بے چینی۔
- دو اقسام کی اکوشل مہا بھومیکا یعنی غیر مفید اہم بنیادیں مثلاً بے حیائی اور بے خونی۔
- دس اقسام کی پرتیا کلکیش مہا بھومیکا یعنی ثانوی ذہنی انتشار کی اہم بنیادیں، مثلاً غصہ، دشمنی، رشک، فریب وہی وغیرہ۔
- آٹھ اقسام کی انتیا مہا بھومیکا، یعنی درمیانی اہم بنیادیں، مثلاً پچھتا، اُتبہ

کبھر دی شک وغیرہ۔

چودہ اقسام کے چوت و پر یگٹ سسکار دھرم یعنی ذہن سے غیر مسلک جسم

بندھن، مثلاً قوت حیات، پیدائش، انحطاط، ناپائیداری وغیرہ۔

اور تین اقسام کے امسکرت دھرم یعنی غیر مشروط دھرم، مثلاً اور اک اور تفہیم

کے ذریعہ بندھنوں سے آزادی۔

”ابجید ہرم کوش“، میں ان 75 دھرموں کی تعریفات اور باہمی تعلقات بیان کرنے

کے علاوہ ان کی ”کرمک“ خصوصیات کا بھی جائزہ لیا گیا ہے۔ وسو بندھو نے علتی تھیوں پر،

تکوینیات، مراقبہ کی مشقوں اور اک کے نظریات، کرم آواگوں اور ”بدھ“ کی حالت پر بھی

روشنی ڈالی۔ چونکہ ابجید ہرم کوش مہاو۔ سیما شا کے نقطہ نظر کا ایک فتح خلاصہ تھی، اس لیے کشمیری

سرداستیوادی اس میں اپنے تمام عقائد کا منظم بیان دیکھ کر بہت خوش ہوئے۔ چنانچہ انہوں نے

وسوبندھو سے ایک تشریی شرح (بھاشیہ) بھی لکھنے کی درخواست کی۔ تاہم لگتا ہے کہ ابجید ہرم

کوش لکھنے کے بعد وسو بندھو کا وسیما شک تعلیمات کے متعلق نظریہ بدل گیا۔ نتیجتاً اس نے

”ابجید ہرم کوش بھاشیہ“ لکھی۔ لیکن اس میں سوترا نتک نقطہ نظر سے وسیما شک مکتبہ کے بنیادی

عقائد پر ایک مفصل تقدیم شامل تھی، لہذا کشمیری سرداستیوادی بہت مایوس ہوئے۔

سوترانگلوں اور وسیما شکوں کے درمیان تنازع عکی ایک بڑی وجہ دھرموں کی حیثیت

اور نوعیت کے متعلق خیالات تھے۔ وسیما شکوں کا کہنا تھا کہ دھرم ماضی اور مستقبل کے ساتھ

ساتھ حال میں بھی وجود رکھتے ہیں۔ جبکہ سوترا نگلوں کے مطابق وہ صرف زمانہ حال کے ان

مخصوص لمحات میں موجود ہوتے ہیں جن میں وہ علتی اثر انگیزی (Causal Efficacy) پیدا

کرتے ہیں۔ وسیما شکوں نے وسو بندھو کی تردیدی میں متعدد رسائل لکھے۔

”ابجید ہرم کوش“، لکھنے کے باعث وسو بندھو کو دو گتاتا حکمرانوں (وکر مادتیہ اور اس

کے جانشین بارا (تیہ) کی سرپرستی اور حمایت حاصل ہوئی۔ مگر وہ فکری اور روحانی طور پر یہ کل

رہا۔ اپنے مقامے ”کرم بدھی پر کرن“ (عمل کی توضیح) میں اس نے وسیما شکوں اور ہر اس

شخص کے نظریات کو چیلنج کیا جو یہ کہتا تھا کہ دھرم عارضی کے علاوہ کچھ اور ہو سکتے ہیں۔ عارضی

پن بنیادی طور پر ایک ایسے عارضی تسلیل کے طور پر شعوری لمحات کا سلسلہ واضح کرتا ہے جس

میں ہر لمحہ اپنے سے بعد آنے والے لمحے کا پیش رو ہوتا ہے۔ رسالے کے آخر میں اس نے ”آیہ و جنان“ (شوری مسکن) کے یوگا چار نظریہ کو متعارف کروایا جس میں گزشتہ تجربات کے ذریعے ہوئے ہوئے تیکوں کا صرف بعد میں پھوٹنے (تحت الشور سے شور میں آنے) اور ممکن طور پر پھٹنے کا پیدا کرنے (جو بعد میں ہوئے جاتے ہیں) کا استعارہ اس بات کا آسان نہوں فراہم کرتا ہے کہ وسوندھونے نہ صرف شور کے دلیل ہدہ علیحدہ لمحات کے دوران تسلیم کی وضاحت کی بلکہ کرم کی مكافاتی عمل کے لیے نیم اسہابی توضیح مہیا کی۔ یعنی ایک وقت میں کیا گیا کوئی فعل کس طرح کسی اور وقت میں (حتیٰ کہ جنوں کے بعد بھی) ”پھٹ“ دیتا ہے۔ بالکل بودھیوں کے انداز میں وسوندھونے دلیل پیش کی کہ حقیقت بدلتی ہوئی وجہ اور حالات کے بہاؤ پر مشتمل ہے اور اس میں کہیں بھی کوئی مستقل جو ہر نہیں۔

وسوندھو کا سب سے زیادہ حقیقی اور فلسفیاتی اعتبار سے دلچسپ رسالہ ”بیں نظمیں“ ہے جس میں وہ یوگا چار پر عینیت پسندوں کے اعتراضات کی مدافعت کرتا ہے۔ یوگا چار کا دعویٰ ہے کہ خارجی چیزوں کے بارے میں ہمارے افکار بخض ہمارے ذہنی عکس ہیں۔ اے غلطی سے عینیت پسندانہ نقطہ نظر سمجھ لیا گیا کیونکہ مفسرین نے ”خارجی“ سے زیادہ توجہ ”چیزوں“ پر دی۔ وسوندھو کہتا ہے کہ معرفت کہیں اور نہیں بلکہ صرف اور صرف شور میں جلوہ گر ہوتی ہے۔ ہم نے ہر معلوم چیز کا اور اک حیاتی تجربے سے حاصل کیا۔

ایک لحاظ سے ساری یوگا چار نظام ایک تھراپی ہے۔ اس کے تجربیات کا مقصد ہن کو التبادی تصوراتی سوچ کی گرفت سے آزادی دلانا ہے۔ یہ ایک سیر گی ہے جسے آگئی کی بلند سطحوں پر پہنچنے کے بعد پھیل کر دینا چاہیے۔ وسوندھو یہ نشان دہی کرنے میں محتاط ہے کہ خود یوگا چاری نظام کا علم ہی بصیرت کے لیے کافی نہیں۔ اس مفصل اور متأثر کرن فلسفہ کا مقصد ایک ایسی حالت پیدا کرنا ہے جس میں فلسفیات فکری کا دش انتقام پذیر ہو جائے۔





## -32- بھرتری ہری

پیدائش: 450 عیسوی (اندازہ)

وفات: 510 عیسوی (اندازہ)

ملک: ہندوستان

اہم تصنیف: ”واک پدیا“

بھرتری ہری کو قدیم ہندوستان میں زبان اور مذہب کے نہایت اچھوٹے فلسفیوں میں سے ایک قرار دیا جا سکتا ہے۔ اس کی بنیادی وجہ شہرت بطور انشاً پرداز ہے، لیکن اس کی تحریر میں زبردست فلسفیانہ اہمیت رکھتی ہیں۔

بھرتری ہری کی تحریر میں اس قدر وسیع پیانا نے پر مقبول تھیں کہ چینی سیاح آئی ترنگ (713-635ء) نے بھی انشاً پرداز فلسفی کا ذکر کیا اور اسے غلطی سے بودھی سمجھ بیٹھا۔ بدقتی سے ہم بھرتری ہری کی زندگی کے متعلق کچھ نہیں جانتے، اور نہ ہی اس کی تحریر میں اس حوالے سے کوئی معلومات مہیا کرتی ہیں۔ کچھ میں اور غیر معتبر حوالوں کے مطابق وہ دو قسم کی زندگی کے

رمیان بنا ہوا تھا: نشاط انگلیزی اور راہبائی یوگی کی راہ۔ اگرچہ وہ یقین رکھتا تھا کہ اُسے مادی مرتوب کی دنیا سے تعلق تو زیلیتا چاہیے، لیکن زندگی سے لائقی کی یہ حالت حاصل کرنے کے لیے اُسے کئی مرتبہ کوشش کرنا پڑا۔ کہتے ہیں کہ نشاط پرستی اور فلسفیانہ جزوی نے اُسے عمیق اور نہایت خوبصورت تحریریں لکھنے کی اہلیت دی۔

بھرتری ہری اپنی کتاب ”واک پدیا“ میں کچھ تھیوریز کو اپنے استاد و سورت (Vasurata) سے منسوب کرتا ہے جو غالباً چندر اچاریہ کے ہم عصروں میں سے ایک تھا۔ بھرتری ہری سے منسوب اہم تصنیفات میں اُس کا فلسفیانہ مقالہ ”واک پدیا“ (جملوں اور الفاظ کے بارے میں) ”کانٹہ“، پاتھکی کی ”مہا بھاشیہ“ کی شرح، ”واکیہ پدیا اورتی“ اور ”شبدہ دھاتو سکشا“ شامل ہیں۔ 1884ء کے بعد سے واک پدیا کے انگریزی زبان میں متعدد ایڈیشن شائع ہو چکے ہیں۔

واک پدیا کے پہلے دو ابواب میں تحقیق کی نویسیت، برہمن، دنیا، زبان اور انفرادی روح (جو) کے تعلق اور الفاظ و جملوں کے مفہوم کی ظاہری صورت اور اور واک پر بحث کی گئی ہے۔ اس کے علاوہ بھرتری ہری سے منسوب کچھ ادبی تحریروں نے ہندو بھلگتی تحریکوں پر گہرا اثر ڈالا۔ میما سما، ویدا نت اور بودھی مکاتب نے اس کی فلسفیانہ تحریروں پر رائے زنی کی۔

قدیم ہندوستان نے ویدوں کی بنیادیں مستحکم کرنے کو اپنا حکم نظر بنایا، لیکن اُن کے کام کے نتیجے میں اکثر فلسفیانہ مکاتب کو ترقی ملی۔ پاتھکی اپنی ”مہا بھاشیہ“ میں وضاحت کرتا ہی کہ گرامر (دیا کرنم) کے مطالعہ کا مقصد ویدوں کی صداقت کو اسٹوار کرنا اور عام انسانی زبان میں ان کا مفہوم واضح کرنا تھا۔ سنسکرت کے دو عظیم انشا پرداز پانچی اور پاتھکی دونوں ہی ابتداء میں تمام ممکنہ مفہومیں کی قواعدی بنیادوں کا تجزیہ کرنا چاہتے تھے۔

”واک پدیا“ کے ذریعہ بھرتری ہری قواعدی تجزیے کو عین فلسفے کی اقلیم میں لے گیا اور کہا کہ قواعد زبان (گرامر) کو بھی ایک درشن یا ایک باقاعدہ فلسفیانہ مکتب سمجھا جا سکتا ہے: ”برہمن بے آغاز و بے انجام ہے جس کا جو ہر لفظ ہے۔ لفظ، ہی دنیا کے مظہر کی عملت ہے جس میں سے دنیا ظاہر ہوئی۔“ واک پدیا کا مقصد اس جملے کی تمام فلسفیانہ، اسلامی اور ما بعد الطیبیعیاتی حوالوں سے واضح و شریح کرنا تھا۔ ہم بھرتری ہری کی فلسفیانہ کاوش کو ہندوستانی ثقافتی اور مذہبی

صحابہ کی روایت سے مسلک دیکھتے ہیں جس میں اس نوعیت کی دانشورانہ سرگرمی کا ایک باطنی و داخلی مقصد تھا۔۔۔ مطلق علم کا حصول اور نیتچار و حاصلی نجات۔ لہذا بھرتری ہری نے سابقہ ماہرین صرف دخوکی سوچ میں زبان کے حوالے سے ایک ممتاز وجود یا تین غور و فکر کا اضافہ کیا۔ دیدوں میں پیش کیا گیا کائنات کا بہمنی نظریہ متواتر اور چکر در چکر تخلیق اور تحلیل کے تصور سے عبارت ہے۔ ہر تخلیقی چکر کی تحلیل پر ایک بیج یا نقش (سمکار) باقی رہ جاتا ہے جس میں سے نیا چکر شروع ہوتا ہے۔ یہاں قابل ذکر بات یہ ہے کہ نئے تخلیقی چکر کے بیج کی نوعیت ”اُلوہی لفظ“ (”دیوی واک“) کے طور پر بیان کی گئی ہے۔ اگر زبان کا مآخذ اُلوہی ہے تو اسے برہمن کا اظہار اور کثیر مظاہر میں تجسم خیال کیا جا سکتا ہے جو تخلیق ہے۔ بھرتری ہری حقیقت کی اساس یعنی برہمن کو ”اُنادی بند حاتم“ (بے آغاز و بے اختتام) خیال کرتا ہے۔۔۔ ایک ایسا تصور جو دنیاوی سلسلہ و اقuat کے اوصاف سے عبارت نہیں۔

بھرتری ہری کی نظر میں مخفی آوازیں نکالنے اور سمجھنے سے ہی انسانی مفہوم کو بیان نہیں کیا جا سکتا، چنانچہ اس نے ”سفوتا تھیوری“ (Sphota Theory) پیش کی: یہ تھیوری معنوی اکائی کو بطور واحد جو ہر قائم کرتی ہے جو بھرتری ہری کے خیال میں ”جملہ“ ہے۔ ”سفوتا“ کی اصطلاح پانی کے دور کی ہے جس نے اپنے مقامے ”اُشت ادھیایہ“ میں ”سفوتائیہ“ کا حوالہ دیا۔ تاہم یہ پاتخلی تھا جس نے ”مہابھاشیہ“ میں سفوتا پر تفصیل سے بحث کی۔ اس کے مطابق سفوتا سے مراد بولی جانے والی زبان ہے اور قابل سماحت آواز (دھاونی) اس کا خصوصی وصف ہے۔ بھرتری ہری نے کہا کہ بولنے والے کے انداز اداگی کی بنیاد پر قابل سماحت شور میں تنوع ہو سکتا ہے جبکہ بول کی معنوی اکائی کے طور پر سفوتا ان تنوعات کا مطیع نہیں۔ مفہوم جملے کے ذریعہ منتقل ہوتا ہے۔

”سفوتا“ کو معانی کا عالمگیر ”گودام“، ”قرار دیا جا سکتا ہے؛ یہ تمام انسانی سرگرمی اور رابطے کی بنیاد ہے۔ سفوتا لفظ لفظ کی دخوکی صورت اور مفہوم کو آپس میں تحد کرتا ہے۔ نیز، جس طرح الفاظ اور جملے کل سے اخذ کیے گئے مفہوم کے ”مکڑے“ پیش کرتے ہیں، میں اسی طرح ان مکڑوں کے معروضات ساری حقیقت کے جزوی نمائندہ ہیں۔

کلاسیکی ہندوستانی فلکر میں اشیاء یا معروضات کو جو ہر پر مشتمل سمجھا جاتا ہے، لیکن

بھرتی ہری کے ہاں جو ہر دو قسم کا ہے: تمام چیزوں کا جو ہر یعنی بہمن؛ اور انفرادی تحریکی جو ہر کا تین تعلق کی نسبت سے ہوتا ہے اور ہر ایک جو ہر کی نوعیت اس قدر تخصیصی ہے کہ ہم ان سمجھی کے عمومی عناصر کو قائم نہیں کر سکتے۔ مثلاً جب بھی ہم لفظ "گائے" کہتے ہیں تو ہر مرتبہ ہماری مراد ایک مختلف گائے ہوتی ہے اور ہر گائے حقیقت میں ایک مختلف انفرادی ہستی ہے۔

بھرتی ہری نے "حقیقی" یا تحریکی جو ہر کو وجود یا تی حقیقت میں کسی چیز کا حوالہ قرار دیا: "یہ" "وہ" یا "چکھ"۔ مثلاً "یہ" کی اصطلاح اور اک میں آنے والے وجود کی جانب اشارہ کرتی ہے: جبکہ "وہ" سے مراد ایسی چیز ہے جس کے وجود کی تصدیق علم تے پچھہ دیکھ دزائی سے تو ہو سکتی ہے، لیکن جو اور اک میں دستیاب نہیں ہوتی۔

چکھ عرصہ ہوا بھرتی ہری کی تحریروں نے مغربی محققین کی توجہ حاصل کر لی ہے۔ زبان، سوچ اور حقیقت کے درمیان تعلقات کے بارے میں اس کی تحقیقات مفہوم زبان کے استعمال اور اظہار کے حوالے سے معاصر فلسفیانہ تئیشات کی عکاسی کرتی ہیں۔۔۔ بالخصوص نوم چومسکی، ٹلنٹین، گرائس اور آسٹن کے کام میں۔





## شکر آچاریہ - 33

پیدائش: 788 عیسوی

وفات: 820 عیسوی

ملک: ہندوستان

اہم کام: "برہم سور بھاشیہ"

فلسفی اور ماہر الہیات شکر آچاریہ ادیت (غیر ثانی) ویدانت کا مشہور ترین شارح ہے۔ اسی فلسفہ سے جدید ہندوستانی فلکر کے موجودہ مرکزی دھارے پھوٹے۔ اس نے برہم سوتا اور اہم اپنے شدود کی شریں لکھیں۔ وہ واحد ابدی اور غیر متفہم حقیقت (برہمن) پر یقین رکھتا اور تکشیریت (Plurality) کو والیس سمجھتا تھا۔

شکر کی پیدائش کا سن ممتاز ہے۔ بالعموم اس کی پیدائش اور وفات کا سال 788ء اور 820ء ہی مانا جاتا ہی۔ لیکن 20 دویں صدی میں ہونے والی تحقیق کی روشنی میں 750ء تا 700ء کی تاریخیں زیادہ موزوں معلوم ہوتی ہیں۔ ایک روایت کے مطابق شکر جنوبی ہندوستان میں

مالا بار ساحل پر ایک کالاڑی برہمن گھرانے میں پیدا ہوا (کالاڑی گاؤں کا نام تھا)۔ اب یہ علاقہ کیرالہ ریاست میں شامل ہے۔ بچپن میں ہی باپ کا سایہ یہ سے انٹھ گیا۔ اُس نے دنیا کو تیاگ دیا اور ماں کی خواہش کے برخلاف سنیا سی بن گیا۔ اُس نے گود پاد کے ایک شاگرد گووند کے پاس مطالعہ کیا۔ گووند کے متعلق تو کچھ بھی معلوم نہیں، لیکن گود پاد ویدانت کی ایک اہم کتاب ”مندوکیہ کاریکا“ کا متصف تھا جس میں مہایاں بدھ مت کا اثر واضح ہے۔ (مہایاں فرقہ تمام ہستیوں کے لیے نجات ممکن سمجھتا اور غیر شانی یا وحدانیت پرست سوچ کی جانب رہ جان رکھتا تھا)۔ ایک روایت کے مطابق ہندو دیوتا شیو شنکر کا خاندانی دیوتا تھا، اور یہ کہ وہ پیدائشی طور پر شنکتی (الوہی تو اناہی، شیو کی محبوبہ) کا پیجاری تھا۔ بعد میں اُسے شیو کا پیجاری اور حی کہ شیوا وہاں بھی قرار دیا جانے لگا۔ تاہم اُس کا مسلک شیومت یا شنکتی مت سے دور کا بھی تعلق نہیں رکھتا۔ اُس کی تحریروں سے پتا پہلا ہے کہ وہ یوگ نامی فلسفیانہ نظام کے علاوہ کمکی کے حصول کے طریقے سے بھی واقف تھا۔ ایک تحقیق یہ بھی ہے کہ وہ ابتداء میں یوگ کا پیر و کار تھا اور بعد میں ادوبی (غیر شانیت پسند، Nondualist) بن گیا۔

سوانح نگار بتاتے ہیں کہ شنکر سب سے پہلے تعلیم اور وحدانیت کا درس لینے مشہور شہر کاشی (بنارس) گیا اور پھر ہندوستان بھر کا سفر کیا۔ اس دوران وہ مختلف مسلمانوں کے فلسفیوں سے بحث مبادثہ کرتا رہا۔ میماں مسلمان، فکر کے ایک فلسفی منڈن بھر کے ساتھ (جس کی بیوی نے متصف کا کردار اپنایا) دھوان دھار بحث غالباً اُس کی سوانح کا دلچسپ ترین حصہ ہے۔ یاد رہے کہ شنکر برہمن کے علم کو تھی نجات کا واحد ذریعہ سمجھتا تھا، جبکہ میماں مسلمان کے پیروکار فرض (کرم) اور ویدک رسم کی ادائیگی پر زور دیتے تھے۔ شنکر کا عہد اکھاڑ پچھاڑ اور سماجی بے چینی سے بھر پور تھا۔ اُس نے شہر میں رہنے والوں کو اپنے نظریہ کی تعلیم نہ دی۔ ابھی تک شہروں میں بدھ مت کا کافی زور تھا۔ البتہ بدھ مت تیزی سے انحطاط پذیر تھا اور غیر وحدانیت پرست را ہبہانہ عقیدہ جنین مت تا جروں اور صنعت کاروں کے درمیان مقبولیت پا رہا تھا۔ عام لوگوں کے اذہان پر ہندو مت غالب تھا۔ شہروں کے لوگوں کا انداز حیات پر ٹیکش اور نشاط پرستا نہ تھا۔ شنکر کے لیے ان لوگوں کو فلسفہ ویدانت کی تعلیم دینا مشکل ثابت ہوا۔ نتیجتاً اُس نے دیہات کے سنیا سیوں اور دانشوروں میں اپنے نظریات کی تبلیغ کی اور آہستہ آہستہ برہمنوں

اور جاگیرداروں کی نظر میں احترام حاصل کر لیا۔ اس نے بھگتی تحریک پر کوئی توجہ دیے بغیر راجح العقیدہ برہمنی روایت کو بحال کرنے کی کوشش کی۔

ویدا سیت کا لفظی مطلب ”ویدوں کا انتقام“ ہے۔ یہ ایک معروضی عینیت پسند (Objective-Idealist) مکتبہ فکر ہے۔ فلسفہ ویدا نت کو باقاعدہ صورت دینے والا اولین فلسفی گود پاد مانا جاتا ہے۔ اس کی ”مندو کیہ کاریکا“، ”جز دا مندو کیہ اپنیش کی شرح ہے، لیکن بحیثیت مجموعی اسے ایک فلسفیانہ کام قرار دیا جا سکتا ہے۔ گود پاد پر یوہ حی اہل قلم، بالخصوص مدھیا مکوں کا گہر اثر تھا، البتہ اس نے ناگ ارجمن کی ”شنتیا“ (خالی پن) کے بجائے ”برہمن“ کی اصطلاح استعمال کی۔

گود پاد کے بنیادی قضیے مندرجہ ذیل تھے: جان گئے کے دوران اور اک میں آنے والی دنیا بھی سونے کے دوران نظر آنے والی دنیا جیسی ہی غیر حقیقی اور التباہی (مایا) ہے؛ حقیقی تجویز یہیں تجویز کے معروضات اور ان معروضات کے تصورات کے درمیان کوئی فرق نہیں؛ دونوں ایک جتنے ہی مایا ہیں۔

شکر یقین رکھتا تھا کہ فطرت اور معاشرے کے تمام مظاہر مطلق ہیں، یعنی وہ ایک روحاںی حقیقت ہیں جن کا تعین برہمن، آتمایا برہمن آتما جیسی اصطلاحات سے ہوتا ہے۔ برہمن ابدی، الامدود اور غیر متشکل ہے؛ زمان و مکان، علت و معلول، حرکت اور سکون، کیت اور کیفیت جیسی کیلگریز اس پر لاگو نہیں ہوتیں۔ شکر کے مطابق یہ کیلگریز محض دنیاے مظاہر (پراکری)، فطرت اور مادے کی دنیا) کا ہی خاصہ ہیں۔

محضوں حدود اور علت و معلول کے تعلق کے ذریعہ مدد و دنیا نے غیر مدد و دار بے علت برہمن میں سے کیسے جنم لے لیا؟ اس سوال کے جواب میں شکر نے کہا کہ برہمن حقیقتا وجود رکھتا ہے، جبکہ دنیا کے مظاہر محض برہمن کے خواب اور التباہات ہیں۔ جس طرح انسانی خواب انسان کا شعور ہیں، میں اسی طرح برہمن کے خواب خود برہمن ہیں۔ برہمن اور اس کے ظہور کے درمیان کوئی فرق (بھید) نہیں۔ ساتھ ہی ساتھ ان میں کوئی مشاہدت بھی نہیں۔

شکر کے مطابق برہمن ابدی طور پر اپنا آپ قائم رکھتا ہے اور ”کچھ اور“ نہیں بن سکتا؛ وہ خود کو کسی اور چیز۔۔۔ مثلاً اشیاء یا اس دنیا کے مظاہر۔۔۔ میں مقلوب نہیں کر سکتا۔ اگر ایسا ممکن

ہوتا تو ہم اپنے اردوگرد کی دنیا کے مظاہر اور اشیاء کا علم حاصل کر کے مطلق برہمن کو شناخت کر لیتے۔ لیکن یہ امر برہمن کے جوہر کے اصول کے مٹانی ہے۔ (شکر مطلق، ہستی کو تصور میں لانے کی کسی بھی کوشش پر اعتراض کرتا ہے۔ اس کے خیال میں حقیقت مظاہر سے ماوراء اور اسچائی استدلال سے ماوراء ہے)۔ دوسری طرف اگر ہم فرض کر لیں کہ برہمن خود کو دنیا میں مکمل اور کلی طور پر نہیں بلکہ صرف جزوی طور پر آشکار کرتا ہے تو یہ بھی قابل قبول نہیں، کیونکہ برہمن کے اجزا نہیں ہیں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ شکر کے فرائیم کر دیتے ہوئے مطلق برہمن کی داخلی منطق میں راستے کا پتھر یہ کوشش ہے کہ ٹھوس دنیا کے سیاق و سبق کے اندر رہتے ہوئے مطلق برہمن کے متعلق بات کی جائے۔ برہمن اور اس دنیا کے درمیان تعلق کو شئے اور اس کے خواص کے درمیان تعلق جیسا سمجھنا چاہیے (مثلاً سمندر اور اس کی لہریں) نہ کل اور جزو کے درمیان تعلق جیسا۔ شکر کرتا ہے کہ ہماری دنیا ”برہمن کی نیند“ ہے۔ وہ کچھ جگہوں پر اسے مایا اور کچھ دیگر جگہوں پر مادہ پر اکرتی) کہتا ہے۔ مایاں حقیقی ہے اور نہ غیر حقیقی۔ یہ ظاہری صورت لہروں، بلبلوں اور جھاگ جیسی ہے جس نے مطلق برہمن کو ہماری نظرلوں سے او جھل کر رکھا ہے۔ سمندر میں پانی ہے اور ہم یقین رکھتے ہیں کہ یہ پانی ہر جگہ بالکل ایک سا ہے۔ تاہم حقیقت میں پانی کی متعدد صورتیں ہیں۔ پانی کی مختلف صورتوں کی وجہ سے ہی سمندر میں لہریں، بلبلوں اور جھاگ پیدا ہوتے ہیں۔ برہمن اور دنیا کی مثال بھی بالکل سمندر جیسی ہے، اگرچہ سمندر لہروں، بلبلوں اور جھاگ کی مختلف صورتیں اپناتا ہے۔ لہذا ہماری دنیا (مایا) کی بنیاد مطلق پر ہونے کے باوجود یہ بالذات مطلق نہیں، اور کیفیتی بنیاد میں رکھنے کے باعث یہ حقیقی نہیں ہو سکتی۔

اس حوالے سے شکر معرفت کے دو معروضات کی بات کرتا ہے۔۔۔ ہماری دنیا اور برہمن۔ ہماری دنیا کا اور اک ”اویدیا“ کے ذریعہ ہوتا ہے۔ وہ حسیاتی اور منطقی معرفت کی ایک صورت ہے جو اضافیاتی تجربی علم (اپر اویدیا) دیتی ہے۔ ”اویدیا“ چیزوں کی کیفیتی بنیادوں کو آشکار نہیں کرتی؛ اس اعتبار سے یہ اعلیٰ یا غیر درست علم ہے۔ شکر کہتا ہے کہ جس طرح ہم بصری دھوکے کے تحت ری کو سانپ سمجھ لیتے ہیں، اُسی طرح اویدیا کے ذریعہ برہمن کو دنیا سمجھتے ہیں۔ ”اویدیا“ یا کتر علم ”اویدیا“ یا برتر علم کی مفتضاد ہے۔ موئخر اللہ کر علم انسان کو مطلق سچائی (پر اویدیا) دیتا ہے۔ ویدیا کے عمل میں آنے پر اویدیا زائل ہو جاتی ہے۔

شکر کی فلسفیانہ سوچ ہندو نہیں کتب مثلاً اپنے دوں، بھگوت گیتا اور ویدا نت سُورت پر اُس کی شرحوں میں محفوظ ہے۔ اُس نے اپنے دوں کے مرکزی پیغام (اپنے خیال میں) کو دوبارہ زندہ کرنے کی کوشش کی۔ یعنی ہت توام اسی (دہ تم ہو۔ thou-art-that) شکر کے خیال میں اس کا مطلب یہ ہے کہ انفرادی روح یا ذات (آتما) اساسی طور پر ہمہ گیر ہستی (برہمن) سے مشابہ ہے۔ انسانوں کا عیمده ہستیاں ہونے کا خیال روحاںی علمی کا نتیجہ ہے۔ نیز، شکر کو یہ بھی یقین تھا کہ برہمن مطلق اور غیر میت (ادویت، غیر شائی) ہے، تجربے کی جانی پہچانی دنیا (سمسار) کوئی جدا گاہ حقیقت نہیں رکھتی۔ تمام تقویات "کرم" کے بندھوں میں بندھی ہوئی ہیں۔ سمسار سے نجات کی کنجی درست علم ہے جو ایک بے ساختہ باطنی بصیرت کے ذریعہ حقیقت کی اساسی پہچانی کو آشکار کرتا ہے۔

ادویت ویدا نت میں برہمن کا تصور بنیادی طور پر یہودیت، یہسا نیت اور اسلام کی وحدائیت (Monotheism) سے مختلف ہے۔ برہمن مادرا بے زماں، غیر میت حالت وجود ہے اور اسے ہرگز بیان نہیں کیا جا سکتا۔

شکر کا اندرا تحریر واضح اور عمیق ہے۔ اُس کا حقیقت کو بیان کرنے کا انداز منطقی کے بجائے تفیاتی اور نہیں ہے؛ اسی لیے کچھ محققین اسے 20 ویں صدی کے مفہوم میں ایک فلسفی کے بجائے ممتاز نہیں اسٹاڈ قرار دیتے ہیں۔ اُس کی تحریروں سے واضح ہوتا ہے کہ وہ نہ صرف راجح العقیدہ یعنی روایات سے پوری طرح واقف بلکہ مہمیان بده مت سے بھی بخوبی آشنا تھا۔ مخالفین نے اُس کے نظریات اور بده مت کے درمیان پائی جانے والی مشابہتوں کے باعث اکثر اسے "چھپا ہوا یودھی"، "قرار دیا۔ اس تقدیم کے باوجود یہ بات قابل ذکر ہے کہ اُس نے بده مت سے اپنی واقفیت کو یودھی عقا نہ پر تقدیم میں زبردست انداز میں استعمال کیا۔ شکر کے فلسفہ کا بنیادی ڈھانچہ سانکھیہ کے ساتھ زیادہ مشابہت رکھتا ہے۔ سانکھیہ ایک غیر توحید پرست شائی نظام فکر تھا۔ اس کے علاوہ یوگ مکتبہ سے بھی کچھ مہماں پائی جاتی ہے۔ گیارھوں میں صدی میں رامائیج نے شکر کے فلسفے کے جواب میں ہی اپنا ایک نظام فکر اور خدا کا زیادہ روایتی تصور پیش کیا۔





## 34- الکنڈی (یعقوب ابن اسحاق)

پیدائش: 801 عیسوی (اندازہ)

وفات: 870 عیسوی (اندازہ)

ملک: بصرہ

اہم کام: "فی الفلسفۃ الاولی"

ابو یوسف یعقوب ابن اسحاق الکنڈی مسلمان دنیا کا پہلا فلسفی ہے جسے "عربوں کا فلسفی" بھی کہا جاتا ہے۔ آج اسے یونانی فلسفیوں اور اسلامی فلسفے (اگر وہ ہے) کے درمیان ایک پل کے طور پر دیکھا جاسکتا ہے۔ الکنڈی تویں صدی کے عالی شان عباسی دربار (بغداد میں) کا حصہ تھا۔ اس نے سب طرح کی تحریریں لکھیں اور خلیفہ کے بیٹے کا اتنا یق رہا۔ اس نے تراجم کے ذریعہ یونانی فلکر اور بالخصوص ارسطو کی گہری بصیرت حاصل کی۔ وہ صرف ارسطوئی تو فلاطونیت کے اٹھائے ہوئے فلسفیات سوالات میں ہی وچکی نہیں رکھتا تھا، بلکہ متفرق موضوعات پر توجہ دی۔۔۔ علم، جوہ، طب، ہندوستانی الگبرا، لفظی بحثوں میں، تکوار سازی اور کھانا پکانا۔ کہا جاتا

ہے کہ اُس نے 250 سے زائد کتب اور مختصر مقالے لکھے جن میں سے متعدد ہم تک پہنچ ہیں (کچھ ایک لاطینی صورت میں)۔

الکنڈی کی ابتدائی زندگی کے بارے میں بہت کم معلومات میرے ہیں۔ وہ بصرہ کے ایک متاز جنوبی عرب قبیلے کدہ میں پیدا ہوا۔ اُس کا باپ کوفہ کا گورنر تھا۔ لیکن میں وہ مسلم ثقافت کے مرکز بغداد میں رہنے لگا اور وہاں لیکے بعد دیگرے کئی خلفا کی زیر پرستی کام کیا۔ اُس کی زندگی کے ایک باعث دکھ و اقد کی کہانی بتائی جاتی ہے جب الکنڈی کے خیالات سے اختلاف رکھنے والے دو درباریوں نے اُس کے خلاف سازش کی اور اُسے کچھ عرصہ کے لیے اپنی دسیع لابریری سے محروم ہونا پڑا۔ اُس کے ذائقی کردار کے متعلق بس یہی معلوم ہے کہ وہ کچھ کنجوس آدمی تھا۔ اُس کی وفات کے کچھ عرصہ بعد لکھی گئی "Book of Misers" میں اُسے "حریص"، بھی بیان کیا گیا ہے۔

الکنڈی کا فلسفہ مسلم رنگ کا حامل ہونے کے باوجود اس طوی اور افلاطونی تصورات سے لبریز ہے جو نویں صدی عیسوی میں مسلمان مفکرین پر بہت زیادہ اشاعت مرتب کر رہے تھے۔ الکنڈی نے یونانی فلسفہ کے طریقہ ہائے کار اور تصورات کو اسلامی رنگ دیا۔ اُس نے فلسفہ کو بحیثیت مجموعی انسانی صلاحیت کی مطابقت میں اشیاء کی حقیقتوں کا علم قرار دیا اور مابعد الطبیعت کو "حقیقت اولی کا علم"، سمجھتا تھا: "جو ہر حقیقت کی علت ہے۔"

الکنڈی کو مسلم دنیا میں فلسفہ کا شیخ سیٹ کرنے والا شخص قرار دیا جا سکتا ہے۔ اُس نے "مکملوں" کی مابعد الطبیعت کی نئے سرے سے سمت بندی کرتے ہوئے اسے مذہب کی اقیم سے نکلا اور فلسفہ کی اقیم میں لا یا۔ مذہبی دلیل بازی میں اُس کی دلچسپی کا فقدان ان م موضوعات سے عیا ہے جن پر اُس نے لکھا۔ یہ موضوعات وجود یا تی (Ontological) تھے مگر بحیثیت مجموعی وہ تجھیم تو روز قیامت اور حشر جیسے موضوعات پر معادیاتی (یعنی Eschatological) بحثیں کرنے سے محنت برہا۔ حتیٰ کہ اپنے اخلاقی رسائل میں بھی اُس نے منضبط زندگی پر بات کی اور اگلی دنیا میں انعام پر زور دینے کے بجائے زندگی میں ہی داخلی سکون تلاش کرنے کی تجویز وی۔

کچھ محققین نے رائے ظاہری کی ہے کہ الکنڈی مختزلیوں سے ہمدردی رکھتا تھا، لیکن یہ

ثابت نہیں ہو سکا۔ وہ مخفی آرٹھوڈوکس (رائخ العقیدہ) اسلام کے ساتھ ہم وجود رہنے کا خواہش مند نظر آتا ہے۔

الکندی کا بہترین رسالہ مابعد الطبیعتی مطالعہ ہے: ”فی الفسلفة الاولی“ مخصوص عناصر (مثلاً چار علائم) میں اسطوئی اثرات دیکھے جاسکتے ہیں۔ تاہم وہ بس ایک حد تک ہی اسطوئی ہے۔ اختلافی نکتہ دنیا کے مآخذ کے سوال پر سامنے آیا۔ اسطو دنیا کو ازاں مانتا ہے، جبکہ الکندی نے عدم میں سے وجود کی بات کی۔ عموماً یہی سمجھا جاتا ہے کہ بعد کے فلسفیوں، مثلاً الفارابی نے اسطو کو زیادہ بہتر انداز میں سمجھا؛ انہیں بہتر تراجم اور زیادہ تعداد میں کتب کی سہولت میر تھی۔ ”فی الفسلفة الاولی“ میں الکندی نے فلسفہ اولیٰ کو بیان کیا جو اولین سچائی کا علم ہونے کے ناطے اعلیٰ ترین اور برتر فلسفہ ہے۔ علم اولیٰ رمانتی لحاظ سے مقدم ہے کیونکہ یہ زماں کی بھی علت ہے۔ فلسفہ کا مطالعہ کرنے کے ذریعہ ہم حقیقت کی چیزوں کا علم حاصل کرتے ہیں، اور اس کے وسط سے ہمیں خدا کی الوہیت اور وحدانیت کا علم ملتا ہے۔ ہم انسانی نیکی کے متعلق بھی جان جاتے ہیں۔ الکندی نے اپنے متعدد رسالوں میں ”عقل“ کی اہمیت پر زور دیا اور اسے مادے کے ساتھ میز کیا۔ اس نے ”الصادق“ پر بھی بحث کی جو خدا کا ایک نام ہے۔ وہ اسے بے خاصیت اور بے خصوصیت بتاتا ہے۔ یہ نقطہ نظر مفترزلہ کے بیان سے میل کھاتا ہے جنہوں نے خدا کی وحدانیت کو اوصاف سے عاری قرار دیا۔ اسے کچھ کتب میں مفترزلی قرار دیے جانے کی وجہ غالباً یہی تھی۔

الکندی نے خدا کی مطلق وحدانیت، بطور خالق اُس کی طاقت، اور عدم سے وجود پر زور دیا۔ ازیٰ حقیقت یعنی خدا کی کوئی علت نہیں اور نہ ہی اُس کی کوئی قسم ہے۔ ازیٰ سے ”پہلے“ کچھ بھی نہیں۔ ازیٰ خدا غیر متغیر، لا فانی اور ناقابل ترمیم ہے۔ انسانی حوالے سے موت جسم میں سے روح کا نکل جاتا ہے۔ الکندی کے خیال میں ”عقل“، دائی ہے۔ اس نے اپنے اخلاقی رسالے میں بار بار کہا کہ انسانوں کو چاہیے کہ وہ مادی دنیا پر عقلی دنیا کو ترجیح دیں۔

الکندی ہمیڈیاٹی روایت سے انحراف کرتے ہوئے کہتا ہے کہ دنیا کی تخلیق عدم (Ex-nihilo) سے ہوئی۔ اسطوئی مابعد الطبیعتیات کے مطابق اولین محرک (Prime Mover) نے دنیا میں حرکت متعارف کروائی، لیکن ہمیڈیاٹی روایت میں مادہ اور حرکت خلقی

طور پر مر بوط ہیں۔ حرکت میں لا یا گیا مادہ ازل سے موجود ہے کیونکہ یہ حرکت (اور الہذا زماں) سے بھی پہلے وجود رکھتا تھا۔ چنانچہ زماں کا آغاز حرکت کے ساتھ ہوا۔ الکنڈی کے نظام فلکر میں مادہ زماں اور حرکت سب کچھ محدود ہیں، اُن سب کا ایک نقطہ آغاز و انجام ہے۔

اخلاقیات اور عملی فلسفہ کے بارے میں الکنڈی کے خیالات رسالہ بے عنوان "فی

الہل لی صاف الاحزان" (دکھ دور کرنے کا فن) میں ملے ہیں۔ Fehmi Jadaane کے خیال میں الکنڈی روایتی روایت اور بالخصوص Epictetus کی فکر سے متاثر تھا۔ روایوں کی تحریروں کی طرح الکنڈی کا رسالہ بھی قارئین پر زور دیتا ہے کہ وہ عقلی اور روحانی زندگی پر توجہ مرکوز کریں تاکہ جسم پر۔ الکنڈی کے مطابق بُنی نوع انسان کی حقیقت جسم کے بجائے روح میں ہے۔ مریٰ دنیا میں ابد میں علاش کرنے کی لا حاصلیت کے بارے میں وہ کہتا ہے کہ فطرت میں غیر موجود چیز کا خواہش مند شخص کسی اسی چیز کی جستی میں ہوتا ہے کہ جو موجود ہی نہیں۔ قاری کو صحیت کی گئی ہے کہ اس قسم کے رویے کا نتیجہ ناخوشی اور دکھ ہے۔ اس رسالے میں الکنڈی نے ایک داخلی توازن برقرار رکھنے پر زور دیا۔ اگر دنیاوی جائیداد کی فکر لاحق ہو اور وہ ضائع ہو جائے تو ہنی تو ازن خراب ہو جاتا ہے۔ الہذا پسندیدہ دنیاوی اشیاء کے ساتھ لگاؤ خطرناک ہے۔ محققین نے رائے ظاہر کی ہے کہ یہ رسالہ مختلف ملکیاتی مآخذوں سے انتساب ہے اور اس میں شامل کوئی بھی نظریہ الکنڈی کا اپنا نہیں۔ اُن مغلکوؤں نے "تہذیب الاخلاق" میں الکنڈی کے رسالے کا ذکر کیا۔

کچھ دیگر رسائل میں بھی اخلاقی آراء موجود ہیں۔ "فی حدود الاشیاء" میں ذیر بحث لائی گئی خوبیاں و اشیاء بہادری اور استقامت ہیں۔ ہماری روح میں موجود ہر خوبی کا عکس ہمارے جسم میں نظر آتا ہے۔ نیکی و انجہاؤں کے درمیان ایک نقطہ ارتکاز ہے۔ مثلاً شجاعت و ہنی بھی ہے اور جسمانی بھی۔ یہ بھگل الوپن اور بڑولی کی درمیانی راہ جیسی ہے۔

بارہویں صدی کے مسکی لاطینی مغرب میں الکنڈی کی فکر کی بازگشت موجود ہے کیونکہ متكلمین نے اُس کے پچھر رسائل بالخصوص "فی العقل" کا لاطینی میں ترجمہ کیا تھا۔ تیرھویں صدی میں Giles of Rome نے اپنی کتاب "فلسفیوں کی خطائیں" میں Alkindus کا ذکر کیا۔

چونکہ ہم تک الکنڈی کی تمام تحریریں نہیں پہنچ پائیں اس لیے یقیناً اس کی فکر پر مکمل آراء قائم نہیں کی جاسکتیں۔ تاہم الکنڈی کا اثر مشرقی سے زیادہ مغربی اسلامی روایت میں زیادہ پائیدار ثابت ہوا، جیسا کہ بارھویں صدی کے صوفی این العربی کی تحریروں سے اندازہ ہوتا ہے۔ الہامی نہ ہب کے پس منظر کے بخلاف استدلال کی راہ اختیار کرنے والے الکنڈی نے مسلم فلسفیانہ روایت کی طرح ذاتی جوابن سینا اور ابن زشد کی تحریروں میں جاری رہی۔





### 35- ابو نصر الفارابی

پیدائش: 873 عیسوی (اندازہ)

وفات: 950 عیسوی

ملک: ترکستان

اہم کام: "المدیفۃ الفضیلۃ"

ابو نصر محمد ابن محمد ابن ترخان ابن اوزان الفارابی کو اہل عرب "اُستاد ثانی" (بعد از ارسطو) کے نام سے جانتے تھے جس کی معقول وجہ تھی۔ بدقتی سے بعد کے فلسفیوں مثلاً ابن سینا نے اُس کی تدبیح کر دی، کیونکہ الفارابی دنیا کے عظیم ترین فلسفیوں میں سے ایک اور متعدد اسلامی جانشینوں کی نسبت زیادہ اچھوتے خیالات کا مالک تھا۔

الفارابی نے اپنی کوئی سوانح نہ چھوڑی اور ہم اُس کی زندگی کے متعلق یقینی طور پر بہت کم معلومات رکھتے ہیں۔ تاہم اُس کی فلسفیانہ میراث بہت وسیع ہے۔ با بعد الطبیعتیات کے میدان میں اُسے "اسلامی نو فلاطونیت کا بابی" "قرار دیا گیا۔ اگرچہ وہ ارسطویت (ارسطاطالیسیت) سے

لبریز ہے اور بلاشبہ ارسطوی ذخیرہ الفاظ سے کام لیتا ہے، لیکن تو فلاطوئی نقطہ نظر اس کی سوچ پر سب سے زیادہ غالب ہے۔ اس کی مشہور ترین کتاب ”المدینۃ الفضیلۃ“ میں یہ چیز بہت واضح ہے جو تو فلاطوئی تصور خدا سے لبریز ہے۔ بلاشبہ اس کتاب میں ناقابل تردید افلاطوئی عناصر موجود ہیں، لیکن سیاست کے برخلاف اس کی الہیات اسے خالص افلاطوئیت کے دھارے سے باہر لے آتی ہے۔

الفارابی کا سن پیدائش 873<sup>873</sup>، اور 878 عیسوی بھی تھا جاتا ہے۔ اس کی شخصیت کے ساتھ بہت سے قصے منسوب کر دیے گئے: مثلاً یہ کہ وہ 70 سے زائد زبانیں بول سکتا تھا اور راہبانہ انداز حیات اختیار کیے ہوئے تھا۔ ہمیں قطعی طور پر بس اتنا ہی معلوم ہے کہ وہ ترکستان میں بیدا ہوا اور بعد ازاں بغداد میں عربی زبان کا مطالعہ کرتا رہا۔ غالباً اس نے اپنی زیادہ تر کتب بغداد میں ہی لکھی تھیں۔ اس نے دمشق، مصر، ہر ان اور حلب کے سفر کیے اور موخر الذکر کریمہ میں ہمدانی حکمران سیف الدولہ اس کا سر پرست بنا۔ حتیٰ کہ اس کی موت کے حالات بھی واضح نہیں: بیشتر بیانات کے مطابق وہ دمشق میں طبی موت مرा۔

الفارابی نے فلسفہ اور منطق کے علاوہ موسیقی میں بھی مہارت حاصل کی۔ اس کی ایک کتاب کا عنوان ”کتاب الموسیقۃ الکبیرۃ“ ہے۔ ماجد فخری نے الفارابی کو عرب نو فلاطوئیت کا بانی اور پوکلس کے بعد اس فلسفیانہ تحریک کی تاریخ میں پہلی ”نمایاں شخصیت“ قرار دیا۔ یاد رہے کہ الفارابی تو فلاطوئی کے ساتھ ساتھ ارسطوی بھی تھا: مثلاً کہا جاتا ہے کہ اس نے ”روح کے بارے میں“ 200 مرتبہ اور حتیٰ کہ ”طبیعتیات“ 40 مرتبہ پڑھی تھی۔ چنانچہ اس کا ارسطوی اصطلاحات استعمال کرنا حیرت انگیز امر نہیں، اور بلاشبہ کچھ ایک تحریروں میں تو فلاطوئیت کا شایبہ تک نظر نہیں آتا۔ نیز الفارابی نے تخلیق کائنات بنائے روح اور موت کے بعد سزا و جزا جیسے مسائل پر ارسطو اور افلاطون کے درمیان بینادی موافق تھیں بھی ثابت کرنے کی کوشش کی۔ الفارابی کے تصور خدا میں جو ہر اور وجود مطلق طور پر باہم گندھے ہوئے ہیں اور ان کے درمیان کوئی علیحدگی ممکن نہیں۔ تاہم اس امر سے کوئی انکار نہیں کہ تو فلاطوئی عصر ہی الفارابی کے کام پر غالب ہے۔ مثلاً ”المدینۃ الفضیلۃ“ میں ہمیں تو فلاطوئیت کے ماورائی خدا کی واضح تصویر نظر آتی ہے۔ وہ خدا کے بارے میں نفی کے انداز میں بات کرتا ہے، یعنی جو کچھ وہ ”نہیں“ ہے: وہ لا شریک ناقابل تقسیم ناقابل تعین ہے۔ غالباً تو فلاطوئی عصر سب سے

بڑھ کر نظریہ صدور (Doctrine of Emanation) میں موجود ہے جسے الفارابی نے ہستی کے سلسلہ مدارج پر لاگو کیا۔

اس سلسلہ مدارج میں سب سے اوپر الہی ہستی ہے جسے وہ ”اولیٰ“ کہتا ہے۔ اس میں سے دوسری ہستی صادر ہوئی جو ”عقل اول“ ہے۔ خدا کی طرح یہ ہستی بھی غیر مادی جو ہر رکھتی ہے۔ ”ہستی اولیٰ“ میں سے کل دس عقول کا صدور ہوا۔ عقل اول خدا کی تفہیم رکھتی ہے اور اس تفہیم کے نتیجے میں تیسرا ہستی یعنی ”عقل دوم“ پیدا ہوئی۔ عقل اول کو اپنے جو ہر کا بھی اور اک ہے اور اس اور اک کا نتیجہ فلک اول کے جسم اور روح کی پیداوار ہے۔ بعد میں صادر ہونے والی تمام عقول اسی طرح کے اجرام فلکی کی پیداوار سے منسوب ہیں، ”بیشول ستاروں“، ”مشری“، ”حمل“، ”سورج“، ”زہرہ“، ”عطارہ“ اور ”چاند“ کے۔ اس سلسلہ مدارج میں دسویں عقل خاص طور پر اہم ہے۔ اسی عقل میں افلاکی اور زمینی دنیاوں کے درمیان حقیقی پل موجود ہے (اسے عقل فعال بھی کہتے ہیں)۔ دسویں عقل تیسرا درجے پر ہے۔ چوتھے درجے پر نفس ہے۔ عقل اور نفس دونوں خالص وحدت کی حالت میں باقی نہیں رہتے بلکہ ان پر کثرت کا اثر ہو جاتا ہے کیونکہ انسان کی ہستی عالم کثرت کا ایک جزو ہے۔ پانچوں اور چھٹے درجے کی ہستیاں صورت اور مادہ ہیں۔ یہاں آ کر معقول ہستیوں کا سلسلہ ختم ہو جاتا ہے۔ پہلے تین مدارج یعنی خدا، عقول افلاک اور عقل فعال غیر جسم ہیں لیکن ان کے بعد تین مدارج نفس، صورت اور مادہ کو جسم ہیں تاہم انہیں جسم سے بھی واسطہ ہے۔

معقول ہستیوں کی طرح جسم اشیاء کے بھی چھ درجے ہیں۔ اجسام ساوی، اجسام انسانی، اجسام حیوانی، اجسام نباتی، معدنیات اور عناصر۔ غالباً الفارابی کے ہاں سب چیزوں کی تقسیم تین تین میں ہونے کا سبب اس کے عیسائی معلمین کا اثر ہے کیونکہ ان کے نزدیک تین کا عدد وہی اہمیت رکھتا ہے جو طبیعی فلسفیوں کے ہاں چار کا عدد۔ نیز، الفارابی کی مابعد الطبیعتیات میں نو فلکی طبقی قصور صدور قرآن کے عدم سے تخلیق ہونے کے نظریے کی جگہ لے لیتا ہے۔

الفارابی کا ”فلسفی کا خدا“، ”تحت قمری دنیا پر برآور است عمل نہیں کرتا۔ بہت کچھ عقل فلک اک تفہیم رکھ کر اسی کیا۔ ”کہ اگر انفلکٹر اس کا خدا ہر جزیر کے لئے اب اس طرز میسر ہو رکھ رکھ کر کیونکہ بھی چیزیں اس میں سے ہی صادر ہوئیں۔“

الفارابی کا سیاسی فلسفہ بھی غور طلب ہے۔ اس نے اپنی دنیا کو سیاسی اعتبار سے کئی صورتیں تفہیم کیے۔ مثلاً دہ معاشر کا ترقی اور ازدحام (ازدحام، دلار، ۱۴۱۰) اور

محکم دلائل و برائین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

”مَدِينَةُ الْفَضْلِيَّةِ“ وہ ہے جو نیکی اور مسروت کی جستجو کو اپنا نصب العین بنائے اور جہاں نیکیوں کی فراہمی ہو۔ ”مَدِينَةُ الْفَضْلِيَّةِ“ کا موازنہ کامل طور پر صحت مند جسم کی ناگوں کے ساتھ کیا گیا ہے۔ اس کے برعکس ایک ناقص اور گراہ شہر کی چار مختلف اقسام ہیں: **الْمَدِينَةُ الْجَاهِلِيَّةُ**، **الْمَدِينَةُ الْفَاسِدَةُ**، **الْمَدِينَةُ الْمُبَدِّلَةُ** اور **الْمَدِينَةُ الْدَّلَلَةُ**۔ اس قسم کے شہر کے متعدد بائیسوں کی روشنی حصی قاتے دوچار ہوتی ہیں، جبکہ ان کی ذات کا باعث بننے والے لوگ ابتدی عذاب کا سامنا کرتے ہیں۔ گراہ اور ناقص شہروں کی درجہ بندی کرتے ہوئے اس نے یقیناً افلاطون کی ری پلک میں بیان کردہ چار غیر کامل معاشروں کو بنیاد بنا�ا۔

الفارابی کے مطابق اخلاق صرف اُس ریاست میں مکمل ہو سکتا ہے جو محض سیاسی ادارہ نہیں بلکہ مذہبی جماعت بھی ہو۔ ریاست کی حالت پر نہ صرف اُس کے موجودہ باشندوں کی قسمت کا ادارہ مدار ہے بلکہ آئندہ کا بھی۔ ”جَاهِل“ ریاست میں باشندوں کے نفس عقل سے محروم رہتے ہیں اور محض صورتوں کی حیثیت سے فتاہو کر عناصر میں مل جاتے ہیں تاکہ نے سرے سے دوسرے انسانی جسموں میں اپنا گھر بنائیں۔ بقا صرف نیک اور دانا ارواح کو ہے اور وہی خالص عقل کی دنیا میں داخل ہوتی ہیں۔

اب اگر ہم الفارابی کے نظام پر مجموعی نظر ڈالیں تو وہ ایک مدل رو حاصل بلکہ عقلی نظام نظر آتا ہے۔ جسمانی اور قابل محسوس چیزوں کا مبدأ عقل کا تخلی ہے۔ اسے تصور کہا جا سکتا ہے۔ حقیقی وجود صرف عقل کا ہے، لیکن اس کے مختلف مدارج ہیں۔ بسیط اور مطلق صرف خدا کی ذات ہے۔ الفارابی عقل محض کے مجرد تصور میں موجود رہ گیا۔ اس کے ساتھی اسے ایک متفق اور مقدس شخص سمجھ کر اُس کے شاخوں تھے۔ بعض شاگرد اُسے بطور محض دانا تی پوچھتے۔ لیکن علمائے اسلام یہیش اسے مسترد کرتے رہے۔

دیگر کئی فلسفی الفارابی کے اثرات قبول کیے بغیر نہ رہ سکے۔ 870 تا 1023ء کے درمیانی عرصے اور اُس دور کے چار دیگر اہم مفکرین (مُحَمَّدُ بْنُ عَدَى، ابُو سَلَيْمَانُ بِحْتَانِي، ابُنُ يُوسُفُ الْعَامِرِيُّ اور ابُو حِيَانَ التَّوْحِيدِيُّ) پر نظر ڈالنے کے بعد ان سب کو ”فارابی مکتبہ کا حصہ“ قرار دیا جا سکتا ہے۔ الفارابی نے ایک بہم گیر مذہب کو بطور آئینہ میں اپنایا جس میں دیگر تمام مذاہب واحد کا نتائی مذہب کے عالمی اظہار خیال کیے گئے۔ اس کا یہ آئینہ میں آج بھی ہمارے ساتھ تعلق رکھتا ہے۔



## 36- ابن سینا

پیدائش: 980 عیسوی

وفات: 1037 عیسوی

ملک: بخارا

اہم کام: "حی ابن یقظان"

ابوالی الحسین ابن عبد اللہ ابن سینا ایرانی طبیب، دنیا نے عرب و اسلام کا مشہور ترین فلسفی۔ سائنس دان ہے۔ وہ خاص طور پر ارسطوی فلسفے اور طب کے میدان میں اپنے کام کی وجہ سے شہرت رکھتا ہے۔ اُس نے "کتاب الشفا"، "کلمی جوایک" و سبع فلسفیانہ و سائنسی انسائیکلو پیڈیا ہے۔

ابن سینا بخارا کے مضافات میں ایک مقام افسہ پر بیدا ہوا۔ اُس نے دینی و دینیوی تعلیم گھر میں ہی پائی جہاں قدیم ایرانیوں کی مخالف اسلامی روایات زندہ تھیں۔ وہ جسمانی اور ذہنی اعتبار سے قبل از وقت بالغ ہو گیا اور بخارا پہنچا جہاں فلسفہ اور طب کی تعلیم حاصل کی۔ سترہ

برس کی عمر میں شاہ نوح ابن متصور کا کامیاب علاج کرنے کے باعث اُسے شاہی کتب خانے میں آنے جانے کی اجازت مل گئی۔ اس کے بعد وہ علم و عمل میں خود اپنا اُستاد بن گیا۔ وہ اپنے عہد کی زندگی اور تعلیم سے بھر پور فائدہ اٹھانے کا مادہ رکھتا تھا۔ طوائف الملوکی کی گرم بازاری کے زمانے میں وہ لگاتار قسمت آزمائی کرتا رہا۔ کسی بڑے فرمان روائی اطاعت اُسے گوارانہ ہوئی۔ متوالی ایک سے دوسرے دربار میں پھر تارہ اور آخر کار ہندوستان میں شہنشاہی کا وزیر ہو گیا۔ اس بادشاہ کی وفات کے باعث اُس کے بیٹے نے اُسے چند ماہ کے لیے ایک قلعے میں بند رکھنے کا حکم دیا۔ رہائی پانے کے بعد ابن سینا علاء الدولہ کے پاس اصفہان پہنچا اور وہیں وفات پائی۔ اُس کی زندگی صرف 57 سال پر محیط تھی۔

ابن سینا کا سب سے بڑا کارنامہ اُس کی دو کتابیں ہیں۔ ”كتاب الشفاء“ غالباً آج تک واحد آدمی کی لکھی ہوئی اس قسم کی سب سے بڑی کتاب ہے۔ اس میں منطق اور نفیات، فطری علوم اور اور ما بعد الطبيعیات پر بات کی گئی ہے، لیکن اخلاقیات یا سیاست کی کوئی حقیقت تصور نہیں ملتی۔ اس کتاب میں ابن سینا کی فکر کا فن حد تک اس طوکی مرحوم منت ہے لیکن دیگر یونانی و فلکاطوئی اثرات بھی پائے جاتے ہیں۔ اُس کے نظام فکر کی بنیاد خدا کو وجود لازم بھجھنے کے تصور پر ہے: جو ہر اور وجود صرف خدا میں ہی ہم دیکھو۔ خدا میں سے ایک بے زمان صدور کے ذریعہ درجہ بدرجہ کثیر استیاں وجود میں آئیں اور یہ عمل خود آگئی (Self-Knowledge) کا نتیجہ ہے۔ ابن سینا کے زدیک خالق کا وجود ثابت کرنے کے لیے محتوقات کو ذریعہ بنانے کی ضرورت نہیں، بلکہ جو چیزیں دنیا میں موجود ہیں یا موجود خیال کی جاسکتی ہیں ان کے امکان ہی سے ایک واجب الوجود ذات اولیٰ کا ثبوت ملتا ہے جس کے اندر مکان اور وجود ایک ہیں۔ نہ صرف تخت قمری دنیا ”ممکن“ ہے بلکہ افلاک بھی بذات خود ”ممکن“ ہیں۔ ان کی ”ستی ایک دوسری کی“ ستی کے واسطے سے واجب قرار پائی ہے جو امکان سے بالاتر ہے۔ بھی واحد اول ابن سینا کا خدا ہے جس کی طرف بہت سی صفات مثلاً خیال وغیرہ منسوب کی جاتی ہیں، لیکن محض منفیاً نہ اضافی حیثیت سے۔۔۔ جس سے وحدتی ذات میں خلل نہیں پڑتا۔

ابن سینا کہتا ہے کہ واحد اول سے صرف ایک چیز پیدا ہو سکتی ہے۔۔۔ یعنی کائنات کی عقل اول۔ اس سے کثرت پیدا ہوتی ہے۔ (1) جب عقل اول اپنی علت کا خیال کرتی ہے تو

ایک تیسری عقل پیدا ہوتی ہے جو بیرونی افلاک کی خالق ہے۔ (2) جب یہ تیسری عقل اپنی حقیقت پر غور کرتی ہے تو ایک نفس (جو ہر حیات) پیدا ہوتا ہے جس کے ذریعہ سے افلاک کی عقل کا فرما ہوتی ہے۔ (3) جس حد تک عقل اول ممکن بالذات ہے اُس سے ایک جسم پیدا ہوتا ہے، یعنی بیرونی فلک اور یہ سلسلہ اسی طرح جاری رہتا ہے۔ ہر عقل اپنے اندر سے ایک ستائیٹ پیدا کرتی ہے۔۔۔ عقل، نفس، جسم۔ چونکہ عقل بلا واسطہ جسم کو حرکت میں نہیں لاسکتی، اس لیے اُسے اپنے فعل کے لیے نفس کی ضرورت ہے۔ آخر میں عقل فعال آتی ہے جو ارضی مادے جسم صورتوں اور نفس انسانی کو پیدا کرتی اور تکمیل دیتی ہے۔ یہ سارا عمل، جسم کا تصور زمان میں نہیں ہو سکتا، ایک حامل یعنی مادے کے اندر واقع ہوتا ہے۔ مادہ تمام موجودات کا قدیم امکان محض ہے اور عقل کو مدد دکرتا ہے۔ یہ تمام افراد کا جو ہر ہے۔

یہ خیالات رائخ العقیدہ مسلمانوں کے لیے قیامت سے کم نہ تھے۔ معززی متكلمین نے تو بس اتنا کہا تھا کہ خدا کوئی بُری یا خلاف عقل بات نہیں کر سکتا۔ لیکن اب ابین سینا کے ہاں فلسفے کا کہنا تھا کہ خدا ہر چیز پر قادر ہونے کے بجائے صرف ان چیزوں پر قادر تر رکھتا ہے جو بالذات ممکن ہیں اور بلا واسطہ صرف عقل اول کو پیدا کرتا ہے۔

تو ایتیت (Potentiality) اور واقعیت (Actuality) کے اسطوئی نظریات ابین سینا کی فکر میں واضح طور پر نظر آتے ہیں۔ وہ خاص طور پر اُس کے نظریہ علم اور تصویر روح میں اہمیت کے حامل ہیں۔ وہ روح کو عقل فعال سے صادر شدہ قرار دیتا اور کہتا ہے کہ یہ بُناتی، حیوانی یا منطقی ہو سکتی ہے۔ روح جسم کی جانداری ہے اور جسم روح کی وجہ سے ہی وجود میں آتا ہے؛ یہ کوئی ایسی چیز نہیں جو جسم سے پہلے وجود رکھتی ہو۔ صرف انسانی روح استدلالیت کے قابل ہے لہذا اسے جسم اور اُس کے جذبات پر مختار ہونا چاہیے۔ موت آنے پر روح جسم سے جدا ہو جاتی ہے۔ اگر یہ اپنی منطقی تو ایتیت کا اور اک حاصل کر لے تو حالتِ دفور میں اعلیٰ تر اصولوں پر ابدی طور پر غور و فکر کے قابل بن جاتی ہے۔ ناکام رہنے پر یہ دوبارہ جسم کی جگہ میں ابدی عذاب سُتتی ہے۔

ابن سینا کا تصور کائنات رائخ العقیدہ مسلمان اہل فکر سے مختلف تھا۔ وہ کائنات کو واحد تخلیقی عمل کا نتیجہ نہیں بلکہ ازال سے موجود سمجھتا ہے۔

ابن سینا نے اسلام پر کاربندر ہے ہوئے بھی عربوں اور ان کے ذریعہ یورپ میں قدیم دنیا کی فلسفیانہ و سائنسی روایت کو پھیلانے میں خاصاً بڑا کردار ادا کیا۔ اس کی تحریریں بارہویں صدی عیسوی کے دوران پیش میں لاطینی میں ترجمہ ہوئیں۔ انہوں نے نہ صرف نامس آ کوپیش بلکہ بحیثیت مجموعی قروی و سلطی کے فلسفہ پر بھی اثر ڈالا۔ ابن سینا نے اسلامی الہیات کو روایتی یونانی فلکر کے ساتھ مغم کر دیا۔ اس محتاط طور پر منطقی تالیف کو گیارہویں صدی کے اوآخر میں الفراہی کی جانب زبردست چیخ کا سامنا کرتا ہے۔





## 37- رامانج

پیدائش: 1017 عیسوی (اندازا)

وفات: 1137 عیسوی (اندازا)

ملک: ہندوستان

اہم کام: "شری بھاشیہ"

ہندو مت کا ایک متاز فلسفی اور ماہر الہیات رامانج ویدانت نامی مسلمہ فکر پر کافی گھرے اثرات رکھتا ہے۔ اُس کا فلسفہ شنکر کی موحدانہ تعلیمات کا ایک تقيیدی عمل ہے اور اسے "وشنوادویت" (ترمیی غیر شناخت) کے نام سے جانا جاتا ہے۔

رامانج جنوبی ہندوستان کی ریاست تامل نادو میں تروپی کے ایک مراعات یافتہ برہمن خاندان میں پیدا ہوا۔ اُس کی زندگی کے بارے میں معلومات کا واحد آخذ افسانوی سوانحات ہیں جن میں تخيیل نے تاریخی تفصیلات کو چھپا رکھا ہے۔ روایت کے مطابق رامانج نے چھوٹی عمر میں ہی دینیاتی معاملات میں دلچسپی دکھانا شروع کر دی تھی اور اسے پڑھنے کے لیے

کلکچری بھی گیا۔ وہاں اُس کا اسٹاڈیا و پر کاشٹنگ کے تو جیدی (ادویت) ویدانت کا پیغمبر کا رخ۔ رامانچ کی مذہبی فطرت اس مسلم کے ساتھ میں نہیں کھاتی تھی جس میں شخصی خدا کے لیے کوئی جگہ نہ تھی۔ اسٹاڈ سے علیحدہ ہونے کے بعد اُس نے ایک رویا میں وشنود یوتا اور اُس کی محبوبہ لکھی کو دیکھا، اور جس جگہ یہ خواب دیکھا تھا وہاں روزانہ پوچھا کرنے لگا۔ وہ کاچی میں در دراج مندر کا پروہت ہنا اور یہ مسلم اپنا لیا کہ آواگوں سے قسمی نجات کے متلاشیوں کی منزل غیر شخصی برہمن نہیں بلکہ شخصی دیوتا و شنو کے ساتھ شناخت پانے والا برہمن ہے۔ کاچی اور سری رنگ میں اُس نے یہ عقیدہ وضع کیا کہ ایک شخصی دیوتا کی پوچھا اور اُس کے ساتھ وصال اپنہدوں کے عقائد کا ایک لازمی حصہ ہیں۔ نظریہ ویدانت کی عمارت انہی قدیم صحائف (اپنہدوں) پر ہی تعمیر ہوئی تھی۔ چنانچہ ویشنووں اور بھگوتوں (وشنو کے پچار یوں) کی تعلیمات غیر مقلدات نہیں۔ یوں اُس نے دسویں صدی عیسوی کے مفکر اور اپنے فتحیانی رشتہ دار یا من آچاریہ کی تعلیمات جاری رکھیں اور اپنا مسلم تین اہم شرحدات میں پیش کیا۔

بہت سے ہندو مفکرین کی طرح رامانچ نے بھی ہندوستان کے کنارے کنارے طویل زیارتی سفر کیا۔ روایت ہتھی ہے کہ وہ بعد ازاں دیوتا شیو کے معقد اور چولا سلطنت کے بادشاہ کی تادیسی کارروائیوں کا نشانہ ہنا اور میسور چلا گیا۔ وہاں اُس نے متعدد جیجوں کو اپنا پیروکار بنایا۔ وہ نہیں برس بعد سری رنگ واپس آیا اور مندر پوچھا منتظم کی۔ مشہور ہے کہ اُس نے اپنا مسلم عام کرنے کے لیے 74 مراکز قائم کیے۔ روایت کے مطابق وہ 120 سال کی عمر میں فوت ہوا۔

رامانچ کا فلسفہ دراصل ویدانت نظام فکر میں کئی سو سال بعد آگے کی جانب ایک بہت بڑا قدم تھا۔ اُس نے شکر آچاریہ کے ادویت (غیر شائی) ویدانت کو قول کرنے کے ساتھ ساتھ اُس پر خاصی پابندیاں (وشنو) بھی لگائیں۔ شکر کا برہمن (ستی مطلق) ہم اصل غیر شخصی مطلق اور دنیا ایک سراب (مایا) ہے، لیکن رامانچ کا برہمن وشنود یوتا کی شخصیت میں محض ہے اور مادی دنیا کا سارا تنوع اس میں شامل ہے۔ اُس کے خیال میں مادی دنیا برہمن کا ہی ایک پرتو ہونے کے ناتے حقیقی ہے نہ کہ سراب۔ برہمن جوہر جگہ دنیا ایک وصف ہے۔ برہمن مادی دنیا کی علت اور معلول ہے۔ رامانچ نے چیزوں (معروضات یا مظاہر) کو دنیا، جگہ اور

ظہور کے طور پر دیکھا اور اُن کی تباہی کو عدم ظہور (معدومیت) کے طور پر۔ تباہ ہونے پر شعور سے عاری مادہ اور خود شعور بھی بہتر جسموں کو اختیار کر لیتے ہیں۔ شعور اور مادے کے درمیان مرکزی فرق یہ ہے کہ شعور (اپنے وجود کی بنیادوں پر) علم کے ذریعہ خود افروزی کے قابل ہے لیکن یہ موضوع اور معرض دنوں ہو سکتا ہے۔ جبکہ مادہ شعور کا معرض ہونے کے باوجود خود بصیرتی کے قابل نہیں۔

اگرچہ رامانچ "پچی حقیقت" اور "غیر درست حقیقت" کے تصورات کی مخالفت نہیں کرتا، لیکن وہ (شکر کے برخلاف) علم (و دیا) اور جہالت (او دیا) کے درمیان فرق کو قبول نہیں کرتا۔

"برہم سوت" کی تفاسیر کے دیباچے میں رامانچ نے مندرجہ ذیل بنیادی تھیس پیش کیا۔ شکر کی طرح جو لوگ زور دیتے ہیں کہ محدود اور پچی حقیقت صفات سے عاری ہے وہ غلطی پر ہیں۔ صفات کے بغیر حقیقت ناقابل اور اک کے کسی بھی ذریعہ سے اس کا وجود ثابت نہیں کیا جاسکتا۔ اس نقطے نظر کی حمایت میں رامانچ کے دلائل یہ ہیں:

وہ تمام معرضات صفات رکھتے ہیں جن کا وجود اور اک کے مختلف ذرائع (پرمانوں) سے ثابت شدہ ہے۔ لہذا بے صفات معرض کا وجود ثابت کرنا ممکن نہیں۔

صفت کا تصور ہمیشہ موجود ہوتا ہے، حتیٰ کہ وجود ان میں بھی۔۔۔ خود شعوری اور بصیرت کے معرض دنوں صورتوں میں۔

رامانچ کا کہنا تھا کہ مطلق حقیقوں کے لیے انسان کی جستجو میں استدالی سوچ لازمی ہے؛ کہ دنیاۓ مظاہر ہر حقیقی ہے اور حقیقی علم مہیا کرتی ہے؛ اور یہ کہ روزمرہ زندگی کی ہنگامی صورت حال روح کی زندگی کے برخلاف نہیں۔ اس لحاظ سے وہ شکر کا خصہ دعویٰ چیز کرتا ہے۔ ویدانت نظام فکر کے دیگر مقلدین کی طرح رامانچ نے تسلیم کیا کہ کسی بھی ویدانتی نظام کی بنیاد تین نکات پر ہونا لازمی ہے۔۔۔ لیکن اپنے اپنے "برہم سوت" اور بحکومت گیتا۔ اس نے کسی ایک اپنے در پر شرح نہ لکھی، لیکن اپنی چہلی اہم کتاب "ویدارتھ شکر یہہ" میں اپنے دوں کو سمجھنے کے طریقہ کی تفصیل اوضاحت کی۔ اس کا کافی برا حصہ برہم سوت و پراؤں کی تفسیر "شری بھاشیہ" میں شامل

ہے۔ بھگوت گیتا پر تقریر نہیں بعد کے دور میں لکھی گئی۔

اگر چہ وید انتی فکر میں رامانچ کی حصہ داری خصوصی اہمیت کی حامل تھی، لیکن بھیشیت نہ ہب ہندو مت کے فکری دھارے پر اُس کا اثر اور بھی زیادہ تھا۔ اپنے نظریہ نجات میں ”بھگتی“ کی اجازت دینے کے ذریعہ اُس نے مقبول عام نہ ہب کو قلق فیانہ کا دشمن کے ساتھ ہم آہنگ کر دیا، اور بھگتی تحریک کو عقلی بنیادیں فراہم کیں۔ جب کے بعد بھگتی ہندو مت میں ہمیشہ ایک اہم قوت رہی ہے۔ اس بھگتی تحریک نے رامانچ کی زیر قیادت شمالی ہندوستان تک رسائی پائی اور یہاں کے نہ بھی فکر و عمل پر عین اثرات مرتب کیے۔

رامانچ شکر کے اس خیال کو درست نہیں سمجھتا تھا کہ ”مایا“، دنیا برہمن کو چھپا لیتی ہے اور اس ”غیر درست دنیا“ کا اور اُک حاصل کرنے کے ذریعہ ہم ”سچا علم“، حاصل نہیں کر سکتے۔ وہ اس کو انسانی دکھ کی وجہ نہیں مانتا۔ بلکہ اُس کا کہنا ہے کہ دکھ کی وجہ برہمن کے ساتھ کافی بھگتی نہ رکھنا ہے۔ بھگتی تعلیمات کے مطابق خدا سب کے لیے قابل رسائی ہے، چاہے مٹلاشی کا تعلق کسی بھی ذات سے ہو۔ اُس دور کے ہندوستان میں یہ نظریہ عین جمہوری مفہوم رکھتا تھا۔ اس نے جا گیر دارانہ اور ذات پات کے نظام کے خلاف جدوجہد کو منظوری دے دی۔ آج رامانچ کی جائے پیدائش پر ایک مندر اور فعال و ششناک دویت مدرسہ بنتا ہے۔ اُس کے پیش کردہ نظریات اور فروع دیا ہوا مسلک آج بھی ایک جاندار دانشور انہ روایت کا محرك ہے۔





## 38 - ابن رشد

پیدائش: 1126 عیسوی

وفات: 1198 عیسوی

ملک: چین

اہم کام: "تهافت التهافت"

اسلامی روایات کو یونانی فکر کے ساتھ غم کرنے والا نہایت مؤثر فلسفی عبدالولید محمد ابن احمد ابن محمد ابن رشد مغرب میں "Averroes" کے نام سے جانا جاتا ہے۔ الموحد (الموہاد) خلیفہ ابو یعقوب یوسف کی درخواست پر اس نے ارسطو کی کتب اور افلاطون کی "ری پلک" پر تفاسیر کا ایک سلسلہ شروع کیا جس نے کئی سو سال تک مسلمان اور یورپی دنیا پر اپنے اثرات جاری رکھے۔ اس نے ماہرین الہیات کے برخلاف عمل کرتے ہوئے مذہب کے فلسفیانہ کے دفاع میں "فصل المقال"، "کشف المباحث" اور "تهافت التهافت" نامی کتب لکھیں جو آج بھی پڑھی جاتی ہیں۔

ابن رُشد کا رذو بہا (قرطبہ) میں فقہاء کے ایک ممتاز خاندان میں پیدا ہوا اور ابوہاد سلطنت کے شمالی افریقی دارالحکومت مراکش میں وفات پائی۔ روایتی مسلم علوم (بالخصوص تفسیر قرآن، حدیث اور فرقہ) میں دستِ رس حاصل کرنے کے بعد اُس نے طب اور فلسفہ میں کمال حاصل کیا اور کارڈو بہا کا قاضی القضاۃ تعینات ہوا۔ (المورا و بیوں کے عہد میں اُس کا وادا بھی اس عہد سے پر فائز رہ چکا تھا)۔ 1182ء میں وہ مراکش اور مسلم چین کے خلیفہ ابو یعقوب یوسف کا طبیب اعلیٰ مقرر ہوا۔ ابن رُشد کو 1195ء میں یوسف یعقوب المصور نے یہ رائے رکھنے پر جلاوطنی کی سزا دی کہ ”فلسفہ نہ ہب پر اولیت رکھتا ہے۔“ تاہم، المصور کی وفات کے فوراً بعد وہ دوبارہ منظور نظر بن گیا۔

1169ء اور 1195ء کے درمیانی برسوں میں ابن رُشد نے ارسطو کی پیشتر تحریروں کی تفسیروں کا سلسلہ لکھا۔ ارسطو کی "Politica" و متنیاب نہ ہو سکنے کے باعث اُس نے افلاطون کی "ری پلیک" کی شرح لکھی۔ ابن رُشد کی لکھی ہوئی تمام شریحیں ارسطو کی مکمل تصنیفات کے لاطینی ترجمے میں شامل ہیں اور اب عربی یا عبرانی زبان میں نہیں ملتیں۔

ابن رُشد کی شرحوں نے آنے والی صدیوں کے دوران یہودیوں اور عیسائیوں پر کافی گہرائی رذو ادا۔ اُس کی واضح اور دور رس سوچ نے ارسطو کی فکر کمک طور پر پیش کرنے اور ساتھ ساتھ مفہوم کی وضاحت بھی دینے کے قابل بنایا۔ اُس نے قابل اور تعمیدی انداز میں کلاسیکی مفسرین میں تھیکیں، ایگزاعدر اور فلسفیوں مثلاً الفارابی، ابن سینا اور ابن باجہ کو استعمال کیا۔

اب رُشد نے طب پر اپنی پہلی کتاب ”کلیات“ 1162ء اور 1169ء کے درمیان لکھی۔ فرقہ کے موضوع پر اُس کی چند ایک تحریریں ہی ہم تک پہنچی ہیں، جبکہ کوئی بھی دینیاتی تحریر اب موجود نہیں۔ بلاشبہ اُس کا اہم ترین کام قرآنی طور پر غسلک تین فلسفیاتی مقالے (یا رسالے) ہیں جو 1179ء اور 1180ء کے درمیان لکھے گئے: ”فصل المقال“ (فرقہ اور فلسفی کی مفہومت)، ”کشف المنازع“ (ذہبی عقائد سے متعلق ثبوت کے طریق ہائے کارکا تجزیہ) اور ”تہافت التہافت“ (بے ربطیوں کی بے ربطی)۔ پہلے دو مقالوں میں ابن رُشد ایک بہادرانہ دعویٰ کرتا ہے: صرف مخصوص تشبیہیت استعمال کرنے والا الہیات دان ہی شریعت میں شامل

عقائد کی تفسیر کرنے کا اہل ہے نہ کہ مسلم متكلمین جو جدیاتی دلائل پر انحصار کرتے تھے۔ نہ ہی عقائد اور ایقادات کا حقیقی، داخلی مفہوم معین کرنا فلسفہ کا مقصد (سچائی کی تلاش میں) ہے۔ داخلی مفہوم عام عوام کو نہیں بتانا چاہیے جن کے لیے سادہ ظاہری مفہوم ہی کافی ہے (کہانیوں، تمثیلات اور تشبیہات کی صورت میں)۔

تیسرا مقالہ ابن رشد کے پیش رو الغزالی کے خلاف فلسفہ کے دفاع میں ہے۔ ابن رشد کا دفاع پر جوش اور کامیاب ہونے کے باوجود فلسفے کو اس کا کھویا ہوا مقام واپس نہ دلا سکا۔ دوسری طرف مسلم چین اور شمالی افریقہ میں ماحول آزادانہ غور و فکر کے لیے نہایت ناسازگار ہو چکا تھا۔ ابن تومرت (1078ء تا 1130ء) کی جانب سے توحید کو بحال کرنے کی کوشش کے نتیجہ میں حکمران موراویوں سے اقتدار چھین گیا اور الموہاد (الموحد) کی نئی بربری سلطنت قائم ہوئی (جس میں ابن رشد نے خدمات انجام دیں)۔ آہست آہست فقد انوں اور دینی علماء کے ہاتھ مضبوط ہونے لگے اور فلسفہ کے حق میں ابن رشد کی کوششیں غیر موزوں حالات سے دوچار ہوئے۔

ابن رشد نے متكلمون اور فقهاء کی جانب سے زبردست مخالفت کا سامنا کرتے ہوئے بھی اپنی فلسفیانہ کا دش جاری رکھی۔ اس امر سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ اچانک ابو یوسف کے منظور نظر افراد کے حلقوں میں سے کیوں نکل گیا۔ مسلمانوں کی تاریخ میں ہم اکثر دیکھتے ہیں کہ فلسفے کے ساتھ حکمرانوں کے ذاتی لگاؤ اور فلسفیوں کے ساتھ ان کی دوستی نے سرکاری سطح پر فلسفے کی قبولیت یا تردید میں اہم کردار ادا کیا۔ خلیفہ کی جانب سے حوصلہ افزائی کے بغیر ابن رشد کا زندگی بھر فلسفہ کی حمایت اور دینی علماء کی مخالفت جاری رکھنا شاید ممکن نہ ہو سکتا۔

ابن رشد کا کہنا تھا کہ ما بعد اطیعیاتی سچائیوں کو دو طریقوں سے بیان کیا جا سکتا ہے: فلسفہ کے ذریعہ، جیسا کہ ارسطو کے خیالات؛ اور نہ ہب کے ذریعہ، جو عام فہم انداز میں پیش کی گئی سچائی ہے۔ اگر چہ خود ابن رشد نے سچائی کی دو اقسام کے موجود ہونے پر واضح بحث نہیں کی تھی لیکن عیسائی مفکرین نے اس کے نظریات کو اسی "دو ہری سچائی" کے طور پر پیش کیا۔ ابن رشد نے زماں میں دنیا کی تجھیق کے تصور کو مسترد کیا۔ وہ کہتا تھا کہ دنیا کا کوئی نقطہ آغاز نہیں۔ خدا ازالی محرک (Prime Mover) اور خود حرکتی قوت ہے جو ساری حرکت کو تحریک دلاتا ہے۔

جو قوائی (Potential) کو واقعی (Actual) میں تبدیل کرتا ہے۔ ابن رشد اور اس کے پیش رہوں، خصوصاً ابن سینا میں سب سے بڑا فرق یہ ہے کہ ابن رشد حکلم کھلا دنیا کو مقدم (اگرچہ مخلوق) مانتا ہے۔ دنیا بہ خیثیت مجموعی قدم، واجب واحد ہے اور اس میں امکان یا عدم یا تغیر کی سنجائش نہیں۔ ہیولی اور صورت صرف خیال میں ایک دوسرے سے الگ کیے جاسکتے ہیں۔ صورت میں خبیث رہوں کی طرح تاریک مادے میں بھکنی نہیں بلکہ جو ہر کی طرح اس میں موجود ہیں۔ مادی صورتوں کا اثر قوائے طبیعی کے ماتندا ہے جو ابد تک ظہور میں آتی رہیں گی۔ یہ مادے سے کبھی علیحدہ نہیں ہوتیں، تاہم انہیں ربانی کہنا چاہیے۔ تخلیق اور معدومیت دنیا میں نہیں ہوتی کیونکہ حادثہ قوت سے فعل کی طرف منتقل ہونے اور پھر فعل سے قوت کی طرف رجوع کا نام ہے۔ اس میں ہر چیز ہمیشہ اپنے مغل کو پیدا کرتی ہے۔

ابن رشد کو پوری طرح یقین ہے کہ جسم کے ساتھ نفس انسانی کا تعلق وہی ہے جو صورت کا روح سے ہے۔ وہ اس بات پر زور دیتا، کثرت نفس کے نظر یہ کوقطبی طور پر مسترد کرتا اور اس معاملے میں ابن سینا کا مخالف ہے۔ نفس کا وجود محض اس لحاظ سے ہے کہ جس جسم سے وہ تعلق رکھتا ہے اس کی تیجیل کرتا ہے۔

علم الاخلاق میں ابن رشد نے فقہاء کے اس اصول پر بختنی سے اعتراض کیا کہ کسی کام کے اچھے یا بے ہونے کی علت محض خدا کی مرضی ہے۔ اصل میں سب چیزوں کی اخلاقی نوعیت کا تعین قانونی قدرت یا اصول عقل کے لحاظ سے ہوتا ہے۔ وہ فعل جس کے کرنے کا حکم عقل دیتی ہے وہ اخلاق کے مطابق یعنی نیک ہے۔

ابن رشد نے فلسفہ کو علم دین پر برتری دلائی۔ مغرب اور شرق کے علمائے دین نے اس وقت تک چین نے لیا جب تک فلسفے کو دین کا غلام نہ بنا لیا۔





### 39- موسس میمونا ییدز

پیدائش: 30 مارچ، 1135ء

وفات: 13 دسمبر، 1204ء

ملک: چین

اہم کام: ”پریشان حالوں کے لیے رہنمائی کتاب“

یہودی فلسفی اور طبیب میمونا ییدز چین میں بمقام کارڈوبا (قرطبه) پیدا ہوا۔ اُسے ربیٰ موسیٰ بن میمون کے نام سے بھی جانا جاتا ہے۔ اُس کا تعلق کارڈوبا کے ایک متازگھرانے سے تھا۔ نوجوانی میں اُس نے اپنے عالم باپ میمون اور دیگر اساتذہ کے پاس تعلیم حاصل کی اور انہیں اپنی غیر ذہانت اور اہلیت سے حیران کیا۔ ابھی اُس کی عمر پوری تیرہ برس بھی نہ ہوئی تھی کہ جنگ اور ایذا اور سانسی کی تباہ کاریوں نے اُس کی پُر امن دنیا میں انتشار پھیلا دیا۔

اسلامی سلطنت کے ایک حصے کی حیثیت میں کارڈوبا نے اپنے تمام شہریوں کو مساوی نہیں آزادی دے رکھی تھی۔ لیکن اب ایک انقلابی اور بنیاد پرست اسلامی فرقہ الموارد

(الموحد؟) نے میئہ یوپیٹھن کی اسلامی دنیا کو تہرہ والا کر دیا اور 1148ء میں کارڈ و بار پر قبضہ جایا۔ وہاں کی یہودی آبادی کے پاس صرف دورا ہیں تھیں: کہ وہ اسلام قبول کر لیں یا پھر شہر چھوڑ دیں۔ میمون خاندان کے لوگ اپنے گروں میں چوری چھپے عبادت کرتے اور باہر نکلتے وقت ایسا بھیں اپناتے کہ مسلمانوں سے مختلف نظر نہ آتے۔ انہوں نے تقریباً گیارہ سال کارڈ و بار میں ہی گزارے۔ اس دوران میمونا یہیڈز نے یہودی علوم میں اپنی تعلیم جاری رکھنے کے ساتھ ساتھ مروج سائنسی عقائد سے بھی واقعیت حاصل کی۔

جب کارڈ و بار میں دو ہری زندگی گزارنا مزید ممکن نہ رہا تو میمون خاندان نے شہر کو الوداع کہا اور 1159ء میں رہائش اختیار کی (Fez)۔ اگرچہ یہاں بھی الموہاد کی حکومت تھی لیکن یہ علاقہ کارڈ و بار کی نسبت بہتر تھا کیونکہ میمون خاندان کے لوگ یہاں اجنبی تھے اور ان کا نظر وہ میں آنا زیادہ ممکن تھا۔ میمونا یہیڈز نے اپنے پسندیدہ موضوعات --- ربانی اور یونانی فلسفے --- میں مطالعہ جاری رکھا اور طب میں بھی دلچسپی لینے لگا۔ تاہم Fez بھی ایک عارضی پناہ گاہ ثابت ہوا۔ 1165ء میں ربی یہوداہ ابن شوشان (جس کے پاس میمونا یہیڈز پڑھا کرتا تھا) کو یہودیت کی پیروی کے الزم میں گرفتار کر کے مارڈا لا گیا۔ میمون خاندان نے اس مرتبہ فلسطین جانے کا فیصلہ کیا جو نہایت خراب معاشی حالات سے دوچار تھا اور انہیں زندگی گزارنے کے وسائل فراہم کرنے سے قاصر تھا۔ وہ فلسطین میں چند ماہ گزارنے کے بعد مصر گئے اور قاہرہ کے نزدیک ایک بستی Fostat میں قیام اختیار کیا۔ وہاں یہودی آزادانہ طور پر اپنے عقیدے کے مطابق عبادت کر سکتے تھے؛ البتہ اسلام اختیار کرنے کے بعد مرتد ہو جانے والے یہودی کی سزا موت تھی۔ ایک مرتبہ میمونا یہیڈز پر بھی مرتد ہونے کا الزم لگا، لیکن اس نے ثابت کر دیا کہ وہ بھی مسلمان نہیں ہوا تھا اور یوں سزا سے نجیگیا۔

صر ایذا رسانی اور تاریب سے بچنے کے لیے محفوظ پناہ گاہ ثابت ہوا تھا، لیکن موس میمونا یہیڈز نجی قسم کے مسائل میں گھر گیا۔ مصر بچپنے کے کچھ بھی عرصہ بعد اس کا باپ مر گیا۔ اس کا چھوٹا بھائی ڈیوڈ (جو زیورات کا کامیاب تاجر تھا) بھری چہاز کے حادثے میں ہلاک ہوا اور خاندان کی ساری دولت بھی اس کے ساتھ ہی غرق ہو گئی۔ اب میمونا یہیڈز اپنے گھر والوں کا واحد سہارا تھا۔ وہ ربانیت کی جانب واپس نہیں جا سکتا تھا کیونکہ ان دونوں اس

خدمت کا معاوضہ نہیں ملتا تھا۔ معاشر احتیاج کے ہاتھوں مجبور میونا یہڈز نے طب میں اپنے مطالعہ سے فائدہ اٹھایا اور عملی طبیب بن گیا۔ طبیب کے طور پر اُس کی شہرت تیزی سے پھیلی اور وہ جلد ہی مشہور مسلمان سالار صلاح الدین ایوبی اور پھر اُس کے میئے کار باری طبیب ہوا۔ اُس نے بھی طور پر بھی طبیب جاری رکھی اور ریاستی شفا خانے میں ساٹھ اطباء کو پسپھر دیا کرتا تھا۔ ساتھ ہی ساتھ وہ یہودی برادری کے ایک سرکردہ رُکن کے طور پر ممتاز ہوا۔ میونا یہڈز نے ادھیز عربی میں شادی کی اور ایک میئے ابراہام کا باپ بنا جس نے آگے چل کر یہودی علم و فضل میں اپنا علیحدہ مقام بنایا۔

میونا یہڈز کی تحریریں متعدد اور متنوع تھیں۔ اُس نے اپنی پہلی کتاب 16 سال کی عمر میں عربی میں لکھی: «منطقی اصطلاحات پر مقالہ»۔ یہ مقالہ مختلف تینکری اصطلاحات پر ایک تحقیق تھی جو منطق اور مابعد الطیعیات میں استعمال ہوتی تھیں۔ عربی زبان میں ہی اُس کا ایک اور ابتدائی کام "کینڈر کے بارے میں مضمون" تھا۔

میونا یہڈز نے پہلی بڑی تصنیف 23 سال کی عمر میں شروع کی۔ یہ مشہد کی شرح تھی: "کتاب السراج"۔ مشہد یہودی قوانین کے تحت کیے گئے فیصلوں کا ایک مجموعہ ہے جو تیری صدی یسوسی کا تایا جاتا ہے۔ میونا یہڈز کی شرح نے الگ الگ الفاظ اور جملوں کی وساحت کی، اکثر جگہوں پر علم الاتار قدیمہ و بنیات یا سائنس سے متعلق حوالے دیے گئے۔ غالباً اس کتاب کی نہایت حرث انگیز خوبی مشہد میں مذکور عالم فلسفیانہ مسائل کے متعلق تعارفی مضمایں کا سلسلہ ہے۔ ان میں سے ایک مضمون "عقیدے کے تیرہ ارکان" کے یہودی مسلک کی تعلیمات کا خلاصہ پیش کرتا ہے۔ میونا یہڈز نے مشہد کی شرح 33 سال کی عمر میں مکمل کی اور پھر اپناب سے بڑا کام یعنی یہودی قوانین کا ضابط تیار کرنا شروع کیا اور دس برس تک اسی میں لگا رہا۔ سلیمان عربانی انداز میں لکھی گئی یہ کتاب "توریت کا جائزہ" تمام یہودی شریعت اور عقیدے کو منظم اور جامع انداز میں پیش کرتی ہے۔ اُس نے یہودی شریعت پر دو اور کم اہم کتب بھی لکھیں۔۔۔ "کتاب عقائد" (عربی میں) اور "یروشلم کے قوانین" (عربانی میں)۔

میونا یہڈز نے اپنی اگلی بڑی تصنیف پر 1176ء میں کام شروع کیا اور 15 برس تک اس پر محنت کی۔۔۔ "پریشان حالوں کے لیے رہنمای کتاب" جو نہیں فلسفہ میں ایک کلاسیک کا

درجہ رکھتی ہے۔ اس میں وہ یہودیت کے فلسفہ کی منطقی بنیاد میں واضح کرتا ہے۔ ”رہنمہ کتاب“ سائنس، فلسفہ اور مذہب کے درمیان مفاہمت کروانے کی وجہ سے اہم حیثیت رکھتی ہے۔ یہ کتاب میمونا یہذہ کی زندگی میں ہی عبرانی زبان میں ترجمہ ہو گئی۔ بعد ازاں لاٹینی اور پیشتر یورپی زبانوں میں اس کے تراجم ہوئے۔ نہ ہی فلکر کی تاریخ پر اس کے اثرات بے پایاں ہیں۔

یہودیت کے لیے میمونا یہذہ کی خدمات نے اسے ”موسیٰ نامی“ کا خطاب دلوایا۔ اسے قرون وسطیٰ کا اہم ترین یہودی فلسفہ بھی قرار دیا جاتا ہے۔ اس نے اپنی تحریروں میں ربانی یہودیت اور ارسطوی فلسفہ کی استدالیت کو ملانے کے ذریعہ عقیدے اور منطق میں ہم آہنگی پیدا کرنے کی کوشش کی۔ میمونا یہذہ کے جدید اور ترقی یافتہ خیالات نے اس کی زندگی میں ہی مخالفت کو بر ایجاد کر دیا۔ 1233ء میں جنوبی فرانس کے راجح العقیدہ رہبی سولومن نے کلیسا میں حکام سے درخواست کی کہ خطرناک حد تک ملحدانہ ”پریشان حالوں کے لیے رہنمہ کتاب“ کو نذر آتش کر دیا جائے۔ لیکن کچھ عرصے بعد یہ مخالفت دب گئی اور میمونا یہذہ کو روانی عقیدے کے ایک زکن کے طور پر تسلیم کیا جانے لگا۔ اس کا مسلک بنیاد پرست یہودیت کا ایک حصہ بن گیا۔ یہودیت پر میمونا یہذہ کے عہد ساز اثرات دنیا بھر میں محسوس کیے گئے۔ اس کی فلسفیات تحریر کا لاٹینی میں ترجمہ ہوا اور بعد کے عظیم مٹکھمین پر اس کی چھاپ واضح نظر آتی ہے۔ حتیٰ کہ بعد کے مفکرین مثلاً سپیوز اور لپیز کے کچھ نظریات بھی میمونا یہذہ کے زیر اثر پر وان چڑھتے ہیں۔





## 40۔ سینٹ ٹامس آ کوینس

پیدائش: 1225ء

وفات: 1274ء

ملک: اٹلی

اہم کام: "Summa Theologica"

”متکلمین کا بادشاہ“ کہلانے والے اطالوی فلسفی اور ماہر الہیات سینٹ ٹامس آ کوینس کی تصنیفات نے اُسے علم الکلام میں ایک اہم ترین شخصیت بنادیا اور روم کی تھوڑک مہرین الہیات کے درمیان بلند مقام دلوایا۔ وہ آ کوینو (Aquino) کے قریب Roccasecca کے مقام پر ایک اعلیٰ گھر انے میں پیدا ہوا اور مونٹ کاسینو کی بیدیہ کشی خانقاہ اور نیپلز یونیورسٹی میں تعلیم پائی۔ گریجوائیشن کرنے سے پہلے ہی 1243ء میں وہ ڈومینیکی سلسلے میں شامل ہو گیا۔ ٹامس کے مذہبی رجحانات پر متعرض مان نے اُسے دو سال نے خاندانی تلقے میں بند کیے رکھا مگر اُسے فتح کر دہ راہ سے باز رکھنے میں کامیاب نہ ہوئی۔ 1245ء میں مان کی قید سے رہائی

پانے کے بعد آ کوئی اپنی تعلیم جاری رکھنے کے لیے پیرس گیا اور وہاں جرم میکن فلسفی البرٹس میکن کے پاس پڑھنے کے بعد اس کے ساتھ ہی کلوون چلا گیا (1248ء)۔ آ کوئی پیش بھاری بھر کم اور کم خن تھا، لہذا ساتھی طلباء اسے ”گونگا نیل“ کہنے لگے۔ لیکن کہا جاتا ہے کہ البرٹس میکن نے پیش گوئی کی تھی کہ ”اس نیل کے ذکر انے کی آواز ایک دن ساری دنیا میں گوئی بخیگی۔“

تقریباً 1250ء میں آ کوئی پادری بنا اور 1252ء میں پیرس یونیورسٹی میں پڑھانا شروع کر دیا۔ اس کی اولین تحریر یہ دو سال بعد سامنے آئیں جو یونیورسٹی پر منی تھیں۔ اس کی پہلی اہم کتاب ”Writings on the books of the Sentences“ (1256ء) کلیسا کے ساکرامنٹس سے متعلق ایک موثر تصنیف کی شرحات پر مشتمل تھی جو اطالوی مابر الہیات پسروں مبارہ نے لکھی۔

1256ء میں آ کوئی کوئی کو الہیات میں ڈاکٹریٹ ڈگری ملی اور پیرس یونیورسٹی میں فلسفے کا پروفیسر تعینات ہوا۔ پپ ایگزینڈر 17 نے 1259ء میں اسے روم بلایا جہاں وہ پاپائی دربار میں بطور مشیر اور خطیب کام کرتا رہا۔ 1268ء میں واپس پیرس آنے پر آ کوئی فوراً فرانسیسی فلسفی Siger de Brabant اور ابن رشد کے دیگر پیروکاروں کے ساتھ علی جھگڑے میں پڑ گیا۔ اس طویل تعلیمات کی قوت، صراحت اور معتبریت نے تجربی علم کا اعتماد بحال کیا اور ابن رشد پسندوں کے فلسفیانہ مکتبہ کو جنم دیا۔ ابن رشد کے پیروکاروں نے زور دیا کہ فلسفہ مکافٹہ سے جدا ہے۔

ابن رشد کے ملک نے روم کی تھوڑی عقیدے کی بالادستی کو خطرے سے دوچار کیا اور بنیاد پرست (آرٹھوڈوکس) مفکرین کو بھی خطرے کی گھنٹیاں سنائی دینے لگیں۔ ابن رشد پسندوں کی پیش کردہ اس طویل تفسیر کو نظر انداز کرنا ناممکن تھا: اس کی تعلیمات کو ملعون قرار دینے سے کوئی فائدہ نہ ہوتا۔ اس سے نہ مٹا ضروری تھا۔ البرٹس میکن اور دیگر محققین نے ابن رشد از م سے نہنئے کی کوشش کی مگر انہیں بہت کم کامیابی ہوئی۔ آ کوئی شاندار انداز میں کامیاب رہا۔

انسانی روحانی اصول پر آ گشائی اصرار اور حیات سے ماخوذ علم کی خود مختاری کے لیے ابن رشد پسندوں کے دعوے کے درمیان مصالحت کرتے ہوئے آ کوئی نے اصرار کیا

کہ عقیدے اور جسی تجربے کی صداقتیں (جیسا کہ وہ ارسطو کے ہاں ملتی ہیں) باہم تطابق رکھتی اور ایک دوسرے کی تکمیل کرتی ہیں۔ کچھ صداقتیں۔۔۔ مثلاً تجیم کاراز۔۔۔ صرف اور صرف مکافہ کے ذریعہ جانی جاسکتی ہیں، اور دیگر۔۔۔ مثلاً مادی چیزوں کی ترکیب۔۔۔ کا اور اک صرف تجربے سے ہی ہو سکتا ہے۔ کچھ اور صداقتیں۔۔۔ مثلاً خدا کا وجود۔۔۔ دونوں پر مختصر ہیں۔ آ کوئی نے کہا کہ تمام علم کا آخذہ حیثت میں ہے، لیکن حیاتی معلومات کو صرف اور صرف عقل کے واسطے سے سمجھا جاسکتا ہے۔ عقل سوچ کو انسانی روح، فرشتوں اور خدا کے اور اک تک پہنچاتی ہے۔ اعلیٰ تین صداقتیں (جن کا تعلق نہب سے ہے) تک پہنچنے کے لیے مکافہ کی امداد ضروری ہے۔ آ کوئی نہیں کی معتدل حقیقت پسندی نے ہمہ گیر اصولوں کو مد نظر رکھا، جبکہ حد سے بڑھی ہوئی حقیقت پسندی نے ان اصولوں کو انسانی فکر سے بے تعلق قرار دیا۔ آ کوئی نہیں کے ہاں نو فلسفی نظریہ عقائد کا اثر بھی نظر آتا ہے۔ اس نے عقیدے اور منطق کا ملاپ کروایا اور کہا کہ منطق خدا کا وجود استدلالی طور پر ثابت کرنے کے قابل ہے۔ ہر تخلیق شدہ چیز خدا سے دوری اور قربت کا مخصوص درجہ رکھتی ہے۔ ہستی کے نظام مراتب کا یہ مسلک جا گیر دارانہ دور میں ٹکلیسیا کی تینی ساخت کا عکاس ہے۔

1879ء میں آ کوئی نہیں کے متكلمانہ نظام فکر کو سر کاری طور پر "کیسکولک ازم کا واحد سچا فلسفہ" قرار دیا گیا۔ کیونکہ عینیت پسند مخالفین نے کارل مارکس کے سائنسی نظریہ دنیا کا مقابلہ کرنے کے لیے اسے استعمال کیا۔

آ کوئی نہیں نے کسی بھی اور ماہر الہیات یا فلسفی کی نسبت زیادہ کامیابی کے ساتھ معاصر علم کو اپنے عقیدے کی خدمت میں لگایا۔ عقیدے کو عقل کے ساتھ غم کرنے کی کوشش میں اس نے ارسطو اور دیگر کلاسیکی بزرگوں کی تصنیفات اور تعلیمات کا فلسفیانہ ملاپ کروایا۔ وہ آگٹائی اور دیگر اہل ٹکلیسیا؛ اہن رشد، اہن سینا اور دیگر اسلامی محققین؛ میونا نیکی ز اور سولمن بن یہودا بن گابریول جیسے یہودی مفکرین اور متكلمانہ روایت میں اپنے پیش روؤں کے درمیان ہم آہنگ پیدا کرتا ہے۔

آ کوئی نہیں کا کارنامہ بہت دیر پا ثابت ہوا۔ اس کا کام فلسفہ کی تاریخ میں ایک عہد عروج کا عکاس ہے۔ آ کوئی نہیں کے بعد مغربی فلسفی مختص اسے مسترد یا قبول کرتے رہے۔

چودھویں اور پندرھویں صدی میں رومن کیتھولک مفکرین کا غالب رہ جان بھی اسے قبول کرنے کی جانب ہی تھا۔ تاہم اُنسیوں صدی کے او اخیر میں آکوئیں کے فلسفہ میں دلچسپی دوبارہ پیدا ہوئی۔ 1879ء میں پوپ لیو XIII نے فرمان جاری کیا کہ سینٹ تھامس کے فلسفہ کو تمام رومن کیتھولک سکولوں میں پڑھایا جائے۔ 1950ء میں پوپ پاپیس XII نے توثیق کی کہ اُس کا فلسفہ رومن کیتھولک عقیدے کا بہترین رہنماء ہے۔

سینٹ تھامس نے بہت کچھ لکھا۔ تقریباً 80 تصنیفات اُس سے منسوب کی جاتی ہیں۔ دو کتابیں "Summa Contra Gentiles" (1261ء تا 1264ء) اور "Summa Theologica" (1265ء تا 1273ء) خاص طور پر اثر انگیز ثابت ہوئیں۔ ان کا مقصد دانشور مسلمانوں کو عیسائی عقیدے کی چوائی پر قائل کرنا تھا۔ "Summa Theologica" کے تین حصے ہیں: خدا، اخلاقی زندگی اور رسم۔ وہ آخری حصہ مکمل کیے بغیر ہی 1274ء میں دنیا سے چلا گیا۔





## 41- مادھوآ چاریہ

پیدائش: 1238 عیسوی

وفات: 1317 عیسوی

ملک: ہندوستان

اہم کام: "سرمُول"

تیرہویں صدی میں مادھوآ چاریہ نے ہندو وید انت فلسفہ کا دویت یا شانیت پسند مکتبہ قائم کیا۔ خود کو ہوا کے دیوتا "اویو" کا اوتار خیال کرنے والے مادھو نے کہا کہ "وید انت" کھلانے والی کتب انفرادی ذات "آتما" اور حقیقت مطلق "برہمن" کے درمیان اساسی فرق کی تعلیم دیتی ہیں۔ یہی دویت (دویت) اُس کے فلسفہ کی بنیاد بنتی۔

مادھومنگلور سے کچھ ہی دور مغرب میں اور مبینی کے جنوب میں اُد پی کے مقام پر پیدا ہوا۔ بچپن میں وہ مقدس ہندو صاحائف کو حفظ کرنے کی خداداد صلاحیت کے باعث بہت مشہور ہو گیا۔ اُس نے جنوبی ہندوستان میں کافی سفر کیا اور اس دوران دینیاتی و فلسفیانہ مسائل پر

بھیش کرنے کے ساتھ ساتھ اپنے افکار بھی تکمیل دیتا رہا۔ بعد ازاں وہ شماں ہندوستان میں بھی آیا اور اپنے خیالات کی وجہ سے کچھ تادبی کارروائیوں کا نشانہ بنا۔ اُس کی کچھ کتابیں بھی جلا دی گئیں۔ مادھونے اور ہی میں ایک مندرجہ بھی بنایا ایک عقادہ روانیت کی بنیاد پر کمی جو آج بھی زندہ ہے۔ متعدد مفسرین نے اُس کی تعلیمات میں ایک میکی عصر دیکھا اور اُس پر کچھ میکی اثرات ثابت کرنے کی ناکام کوشش کی۔ بلاشبہ وہ ایک مسحور کن اُستاد تھا۔

مادھونے مختلف قسم کی 37 کتب لکھیں جنہیں مجموعی طور پر ”سر و مول“ کے نام سے جانا جاتا ہے۔ ان میں بھگوت گیتا، اپنہدار ریگ وید کے پہلے 40 بھجبوں کی تفسیر شامل ہے۔ اُس کی مابعد الطیعیات، منطق اور نظریہ علم و مختصر یک موضوعی رسائل ”وس پر کرن“ میں بیان کیا گیا ہے۔ عمومی اتفاقی رائے کے مطابق اُس کا اندماز ٹکلک ہے، لیکن اُس کی تحریروں کو سمجھنے کی مشکلات چودھویں صدی میں جیہے تیرتھ کی لکھی ہوئی شرحدات نے کافی حد تک کم کر دیں۔

مادھونے کے مطابق حقیقت کے دو سلسلے ہیں: (1) سوتھر لیعنی خود مختار حقیقت جس میں صرف اور صرف برہمن آتا ہے۔ (2) پر اسٹر لیعنی مختصر حقیقت جس میں جیو (ارواح) اور جد (بے جان اشیاء) شامل ہیں۔ اگرچہ برہمن کی مرضی کے بغیر مختصر حقیقت وجود میں نہیں آتی، لیکن یہی انحصاریت برہمن اور باقی تمام چیزوں کے درمیان بنیادی فرق قائم کرتی ہے۔ ویدانتی تحریروں (یا شخصیں اپنہندوں، بھگوت گیتا اور برہمن سوتھوں) کی تفسیر انہی خطوط پر کرتے ہوئے مادھونے دانستہ ادیت وید انسیوں کو چیلنج کیا جاؤ تما کو برہمن سے مشابہ سمجھتے تھے۔ مادھونے دلیل دی کہ مقدس صحائف تمام موجودات کی مشاہدت کی تعلیم نہیں دے سکتے کیونکہ یہ چیز عام تفہیم کے برخلاف ہے جس کے مطابق ہم ایک دوسرے کے علاوہ خدا سے بھی فرق ہیں۔ مادھو اور اُس کے پیر و کاروں نے اپنے نظام فکر کو ”تحماد،“ لیعنی حقیقت پر نہ نظر نہ نظر کیا۔

دویت وید انس ایک اسائی فرق کی تعلیم دیتی ہے۔ یہ خیال سابقہ ادیت لیعنی غیر شنائی برہمن کے درمیان ایک اسائی طور پر مختلف ہے جس پر مادھونے اکثر زبردست تقدیم کی۔ شکر کے غیر شنائی وید انس سے واضح طور پر مختلف ہے جس پر برہمن سے مشابہ ہے۔ شکر کے مطابق ”مایا“ کے التبایی اثرات کے تحت آتما بخیریت اور انفرادیت کے ایک غلط تصور کا شکار بن جاتی ہے۔ مایا حقیقی اور نہ لی غیر حقیقی ہے۔ واحد حقیقت برہمن ہے۔ روح یہ جانے کے ذریعہ پر جنم سے

نجات حاصل کر لیتی ہے کہ سمسار کے تجربات مخفی فریب ہیں۔

راماٹھ کے وشنوادویت ویدا نے روح کو برہمن سے مشابہ سمجھنے کے حوالے سے شنکر کے نقطہ نظر میں کچھ تریم کی، مگر ماہو اسے بھی مسترد کرتا ہے۔ راماٹھ افرا迪 روحوں کی ایک کثرت (Plurality) فرض کرتا ہے جن کی شناخت نجات کے بعد بھی قائم رہتی ہے لیکن اس کا یہ بھی کہنا ہے کہ روہیں (آتمائیں) اپنی سایی فطرت میں بالکل برہمن جیسی ہیں۔ روہیں برہمن میں سے صادر ہونے والے ابدي ذرات ہیں جو اپنے تآخذ ہی کی طرح ماورائیت قائم رکھتی ہیں۔ راماٹھ وشنو کو انسانی روح سے مختلف اور بطور خالق و نجات دہنہ اس کی بالادستی کو تسلیم کرتا ہے۔ اس نے برہمن کو وشنو کے ساتھ شناخت کیا۔ شنکر برہمن کو زگن یعنی بے صفات مانتا تھا، تجکہ راماٹھ نے اسے سکن یعنی اوصاف کا حامل بتایا۔

راماٹھ کی طرح ماہو بھی برہمن کو وشنو کو ساتھ شناخت کرتا ہے۔ تاہم اس کا کہنا ہے کہ آتما اور برہمن کی باہمی تشبیہت (Identification) کی اجازت دینے والا کوئی بھی نظام فکر و شنوی بالادستی اور حیثیت کو مثار کرتا اور بھگتی کے افعال کو بے معنی بنا دیتا ہے۔ آتما اور برہمن کے درمیان فرق پر ماہو کا اصرار وشنو بطور برہمن کو کامل اور انسانی روح سے قطبی طور پر ماورائیا ہے۔ اس کی نظر میں صرف یہی نقطہ نظر بھگتی کو نہ ہی عقیدے اور عمل کا لازمی جزو بنتا ہے۔ سمسار یا جنم مردن کے چکر سے مکوш (نجات) حاصل کرنے کا واحد ذریعہ یہ ہے کہ روح وشنو کی رحمت حاصل کر لے۔

راماٹھ کی طرح ماہو بھی شنکر کے برہمن کو زگن یا بے صفات سمجھنے کا مخالف ہے۔ ماہو وشنو کو اس کی زیانی خصوصیات کی بنا پر دیگر تمام دیوتاؤں سے ممتاز سمجھتا ہے۔ درحقیقت ماہو نے اس نظریے کو مسترد کیا کہ برہمن واحد حقیقی موجودتی (تو) ہے۔ اس کے مطابق زندہ اشیاء اور بے جان مادہ اگرچہ برہمن پر محصر ہیں لیکن اس قسم کی انحصاریت انہیں اس سے مختلف ہتھی ہے۔ لہذا ماہو کے نظام میں حقیقت تین بنیادی عناصر پر مشتمل ہے: خدا روہیں اور بے جان مادہ۔

اگرچہ ماہو کا فلسفہ ثنا نیت اور تجربیت شنکر کی روحانی وحدانیت کی نسبت کم مشہور ہے لیکن یہ ویدا نتی سلسلہ فکر میں ایک اعلیٰ نقطے کی نشان دہی کرتا ہے اور ہندو مت کے بھگتی پر مبنی پہلوؤں کے حوالے سے اس کی فکر اور تعلیمات نے کافی گہرے اثرات مرتب کیے۔ موت کے بعد اس کی تحریریوں نے بہت سا اخلاقی لڑپچھ پیدا کیا اور یوں فلسفے اور الہیات پر بحث کا سلسلہ جاری رہا۔



## 42- میسٹر ایکھارٹ

پیدائش: 1260 عیسوی

وفات: 1328 عیسوی

ملک: جرمنی

اہم کام: "Talks of Intention"

ڈومینیکی دینی عالم اور مصنف میسٹر ایکھارٹ عظیم ترین جرمن صوفی مفکر تھا۔ اُس نے یونانی، نو فلاطونی، عربی اور متكلمانہ عناصر کو ملا کر اپنا منفرد فلسفہ تشكیل دیا۔ وہ گوتحا سے 8 میل شہل میں واقع گاؤں Hoeheim Erfurt میں پیدا ہوا۔ Erfurt کے مقام پر اُس نے ڈومینیکی فرقے میں شمولیت اختیار کی اور بعد ازاں وہاں پر اڑا اور پھر تھورنجیا کا پرونوشل مقرر ہوا۔ 1303ء میں اُسے لیکھر دینے اور ڈگری حاصل کرنے کے لیے پیرس بھیجا گیا جہاں وہ 1311ء تک رہا۔ وہاں Erfurt آنے پر اُسے ساکونی کا پرونوشل نامزد کیا گیا۔ اُس دور میں نیدر لینڈز سے یوونیا تک کا علاقہ ساکونی کھلاتا تھا۔ 1311ء میں وہ پیرس میں اسٹاد مقرر

ہوا۔ اُس کی باقی کی زندگی کے بارے میں تفصیلات ممتاز ہیں۔

کئی سو سال تک چند خطبات کے ہوا ایکھارٹ کی کوئی بھی تحریر معلوم نہ تھی۔ 1857ء میں فراز فاقر نے اُس کے کئی مسودات شائع کیے۔ اس کے بعد دیگر تحریریں بھی سامنے آنے لگیں۔ لیکن کچھ حصے ملکوں ہیں۔ لہذا غیر مکمل مواد کی بغایا پر ایکھارٹ کی دنیا نظریات کے بارے میں کوئی حقیقتی رائے دینا امکن ہے۔

ایکھارٹ کے خیال میں انسان کی سب سے بڑی ضرورت خدا کے ساتھ وصال ہے؛ اس کے لیے خدا اور دنیا کے ساتھ اُس کے تعلق روح اور اُس کے طرزِ عمل کے بارے میں علم ضروری ہے۔ ایکھارٹ کو اس حوالے سے کوئی شک نہیں کہ یہ علم کلیسا کے روایتی عقیدے میں شامل ہے، لیکن وہ اسے نجات کے مذاہی کے لیے کافی نہیں سمجھتا۔ اپنی تفہیم کی مدد سے یہ علم حاصل کرنا چاہیے۔ نتیجتاً اُس کے خیالات کلیسا کی تعلیم کے ساتھ ہم آہنگ نہیں۔ ایکھارٹ کے خیال میں ”معبود“ یعنی الہی، ہستی تھکر کا آخری اور اعلیٰ ترین معرف و مرض ہے۔ محدود و ہستی سے اخذ کیا گیا کوئی بھی قفسیہ ”معبود“ پر لا گونہیں ہو سکتا۔ مگر نفی یا خالی پن بھی نہیں۔ بلکہ محدود و ہستی نفی (negation) ہے اور محدود و محدود و ہستی کی نفی ہونے کی حیثیت میں نفی کی نفی ہے۔ یعنی مطلق کامل ہستی۔ لیکن کچھ جگہوں پر ایکھارٹ نے خود بھی خدا کو غیر ہست کہا۔ لیکن اُس کی صراحت یہ ہے کہ وہ فانی اور محدود و ہستی والی کوئی خصوصیات نہیں رکھتا۔ اسی طرح وہ ایک طرف خدا کو ہستی مطلق کہتا اور دوسری طرف اُس کے ہستی ہونے سے انکار کرتا ہے۔ لیکن اُس نے دونوں خیالات کے درمیان سمجھوتہ بھی کروایا۔ یعنی خدا میں محدود چیزوں کے بغایا دنیا صرمو جو دتو ہیں لیکن رفع الشان انداز میں۔۔۔ ایسا انداز جسے انسان سمجھنہیں سکتے۔

ایکھارٹ نے مطلق، غیر محدود و معبود کو غیر فطری فطرت بھی کہا۔ یہ غیر فطری فطرت خود کو فطری فطرت، تین اشخاص میں آشکار کرتی ہے۔ یہ تخلیق معبود کی خود اکٹھافت ہے۔ یہ خود خدا پر مشتمل ہے۔ باپ بیٹے کو وجود میں لا یا؛ کیونکہ وہ صرف بیٹے کے ذریعہ ہی باپ ہے۔ تاہم بیٹا باپ کی طرح ہر چیز میں سرایت کیے ہوئے ہے، مگر وہ مزید بیٹا پیدا نہیں کرتا۔ باپ کا جو ہر بھی بیٹے والا ہے اور دونوں میں ”معبود“ کا جو ہر ہے۔ ان دونوں کی باہمی صرفت اور محبت سے روح القدس صادر ہوئی۔ ایکھارٹ یقینی ہاتا ہے کہ سارے تخلیقی عمل کو دنیا وی

معنوں میں نہیں لینا چاہیے بلکہ اسے ابدیت تک وسیع عمل سمجھا جائے۔ Preger نے خیال ظاہر کیا کہ معبود اور خدا کے درمیان ایکہارت کے ہاں پائے جانے والے امتیاز کو قوایت (Potentiality) اور واقعیت (Actuality) کے درمیان فرق جیسا سمجھنا چاہیے۔ لیکن یہ رائے درست نہیں۔ خود ایکہارت نے ایسا کوئی امتیاز نہیں کیا۔

خدا استیلت میں خود آشکاری کے بعد مخلوقات میں آشکار ہوا۔ مخلوقات کی اصل حقیقت خدا کی ابدی ہستی ہے۔ لیکن خدا کی ہستی خود کو مکمل طور پر آشکار نہیں کرتی۔ اس ایشی تھیس میں ایکہارت کے فلسفے کا تعلق وحدت الوجود کے ساتھ جوڑا جاسکتا ہے۔ ایکہارت کے مطابق (آکونیس کے برکس) خدا کی مخلوقات کا ”لازی جوہر“، الہی عقل ہے، لیکن ان کا ”جوہر“، الہی ہستی سے تعلق نہیں رکھتا۔ یوں کہہ لیں کہ مخلوقات کی اصل ہستی الہی ہستی میں نفوذ کیے ہوئے ہے۔ دوسری طرف مخلوقات کو ایک دوسرے سے ممیز کرنے والا ہر وصف منقی نویت کا ہے؛ اور اس مفہوم میں یہ کہا جاتا ہے کہ مخلوقات لاشتے ہیں۔ اگر خدا اپنی مخلوقات میں سے اپنی ہستی باہر کھینچ لے تو وہ یوں غائب ہو جائیں گی جیسے دیوار ہٹا لینے سے اس پر پڑنے والا سایہ غائب ہو جاتا ہے۔ زمان و مکان کی حدود کے اندر بند مخلوق فانی پذیر ہستی ہے۔ دوسری طرف ہر ایک مخلوق اپنی اصل ہستی کے حوالے سے ابدی ہے۔

تمام مخلوقات الہی جوہر میں حصہ دار ہیں۔ لیکن یہ اعلیٰ رتبے میں روح کے لیے درست ہے۔ غیر منطقی مخلوق میں خدا بہت تھوڑا سا ہوتا ہے، لیکن روح میں وہ الہی ہے۔ اگرچہ اپنی تمام مخلوقات میں جلوہ گر ہے، لیکن صرف منطقی مخلوقات ہی اس کی حفاظت کر سکتی ہیں۔ بـالفااظ دیگر خداروں میں موضوعی جگہ باقی ساری تخلیق میں محض میراثی ہے۔ روح خدا کی شبیہ ہے۔ روح میں کوئی ایسی چیز موجود ہے جو اس کی اپنی تمام قوتوں سے ماوراء ہے۔ یہ روح کا نہایت اندر وہی پس منظر ہے جسے ایکہارت نے کچھ بھجوں پر ”چنگاری“ یا ”دنسخی چنگاری“ کہا۔ لیکن روح خدا کے ساتھ اپنے اصل یا ازالی اتحاد میں کاملیت اور حقیقتی سرست نہیں پاتی۔ اس کے حقیقی سرچشمے کو شاخت کیا جاتا لازمی ہے۔ یہ کافی نہیں کہ خدا نے روح تخلیق کی؛ خدا کا اس میں آ کر بنا ضروری ہے۔ لیکن صرف یہوں سچ کی انسانی روح میں ہی ایسا باروک ٹوک ہو سکا، کیونکہ باقی تمام روحوں میں گناہ ایک رکاوٹ ہے۔ لیکن گناہ کس پر مشتمل

ہے؟ محدودیت میں تو نہیں، جو روح سے کبھی ختم نہیں ہوتی۔ بلکہ محدود کی جانب ارادہ لگانے اور اس میں سرست اٹھانے میں گناہ مضر ہے۔ اگر روح کا مقدر خدا کا مسکن بننا ہے تو ارادے کو محدود کی جانب لگانے سے ایسا ناممکن ہو جاتا ہے؛ اور یہی گناہ ہے۔ چنانچہ نجات بھی واقع ہو سکتی ہے جب مخلوق اپنی روح میں خدا کی کام کے لیے جگہ بنائے اور اس کام کے لیے محدود سے تھا تو ڈننا شرط ہے۔ ہر عارضی، حیاتی، دنیاوی چیز سے داخلی عیحدگی یعنی مکمل بے تعلقی کی بات ایکہارث نے بار بار کی۔ اُس کی نظر میں یہ تمام پاکیزگی کی بنیاد ہے۔

ایکہارث کے فلسفیانہ اور عقائدانہ خیالات کے متعلق چاہے کسی کی رائے کچھ بھی ہو لیکن اُس کا نظریہ اخلاقیات ہر صورت رفیع الشان ہے۔ وہ زور دیتا ہے کہ انسان اپنے باطن کو خدا کی جانب لگانے اور اُسی سے رہنمائی حاصل کرے۔ کوئی یہ نہ سمجھے کہ فلاں فلاں عظیم ولی نے بہت کچھ کیا اور سہا ہے لہذا اُسی کی پیروی کرنی چاہیے۔ خدا ہر کسی کو اُس کا کام سو عپتا اور اپنی راہ چھتے کے لیے چھوڑ دیتا ہے۔ اعمال انسان کی تو جیہہ نہیں۔ بلکہ انسان کو نیک کام کرنے سے پہلے خود نیک اور راست باز بننا ضروری ہے۔ وہ ترک دنیا کی تجویز بھی نہیں دیتا۔ وہ اپنے آپ سے خود غرضی سے فرار کی بات کرتا ہے۔ یہ صورت دیگر کچھ عزالت میں بھی اتنی ہی طمانیت مل سکتی ہے ایکہارث سے باہر لتی ہے۔ اپنی روح کی گھرائیوں میں خدا کی رسی کو تھامے رکھنا چاہیے۔ ظاہر ہے ایکہارث نے خیراتی کاموں کو بہت زیادہ اہمیت دی۔ مطلق وارثگی کی حالت بھی غریب کی خدمت میں مانع نہیں ہونی چاہیے۔

اگرچہ ایکہارث کا فلسفہ یونانی، نو قلاطونی، عربی اور ہنگامانہ عناصر کا ملخوب ہے، لیکن یہ منفرد رنگ بھی رکھتا ہے۔ اُس کا مسلک ایک سادہ ذاتی باطنی تجربے کی پیوادار ہے جسے اُس نے کئی نام دیے۔ یوں اُس نے جرمن زبان میں متعدد اصطلاحات شامل کیں۔ 20 ویں صدی کے نصف آخر کے دوران کچھ مارکسی نظریہ دانوں اور زین بودھیوں نے ایکہارث میں بہت زیادہ روچپی لی۔





## 43- جان ڈونز سکوٹس

پیدائش: 17 مارچ 1266 عیسوی

وفات: 8 نومبر 1308 عیسوی

ملک: انگلینڈ (سکات لینڈ)

اہم کام: "Commentaries on Sentences"

جان ڈونز سکوٹس قرون وسطی کے آخری دور میں اہم ترین اور نہایت موثر فلسفی۔ دینی علماء میں شمار ہوتا ہے۔ وہ علم الكلام (Scholasticism) کے سکات ازم نامی مکتبہ کا بانی تھا۔ اس کی شان دار طور پر پیچیدہ سوچ کی وجہ سے اس کا نام ہی دینق معانج (Subtle) (Doctor) پڑ گیا۔

"سکوٹس" کے لامتحہ سے پتا چلتا ہے کہ وہ سکات تھا۔ اس کے پیدائش گاؤں کا نام بھی ڈونز تھا جو انگلینڈ کی سرحد سے چند میل دور واقع ہے۔ 17 مارچ 1291ء کو وہ نار ہیکمپن، انگلینڈ میں سینٹ اینڈریوز پرائزی میں فرانسکی سلسلے کا رکن بنا۔ اس نے آکسفورڈ اور پیرس

کی یونیورسٹیوں میں تعلیم حاصل کی اور بعد ازاں ان دونوں یونیورسٹیوں میں اطالوی دینی عالم پیئر لو مبارڈ کی دینیاتی نصابی کتب "Sentences" پر لیکھ دیے۔ 1303ء میں شاہ فرانس فلپ چارم کی حمایت سے انکار کرنے پر اسے پیرس سے جلاوطن کیا گیا۔ (لیکن اس کی جانبی داد پر نیکس عائد کرنے کے حوالے سے فلپ اور پوپ بونفیس ششم کے درمیان تازع عجل رہا تھا)۔ کچھ عرصہ جلاوطنی کاٹھے کے بعد وہ واپس پیرس آ گیا اور 1307ء تک وہاں پر حاصل رہا۔ اس سال کے آخر میں اسے کولون بھیجا گیا جہاں وہ 8 نومبر 1308ء کو دنیا سے رخصت ہوا۔

اس کی اہم ترین تحریریں "Commentaries on Sentences" اور "Trin-

"First Principle" "Questions on Metaphysics" اور "Quodlibetic Questions" -

فطری الہیات الہام اور مکاشفہ پر انحصار کیے بغیر خدا کی فطرت اور نوعیت ثابت کرنے کی کوشش کا نام ہے۔ لیکن کیا انسانوں کے لیے یہ ممکن ہے کہ وہ مکاشفہ کی مدد کے بغیر ہی خدا کو جان سکیں؟ سکوٹس یقیناً ایسا سمجھتا ہے۔ کسی بھی اچھے ارسطو پند کی طرح اس کے خیال میں بھی ہمارا علم کسی نہ کسی طرح حیاتی چیزوں کے متعلق ہمارے تجربے کے ساتھ شروع ہوتا ہے۔ لیکن وہ پر یقین ہے کہ ہم خدا کی تفہیم حاصل کر سکتے ہیں۔

سکوٹس اس حوالے سے نام آ کوئیں کے ساتھ متفق ہے کہ خدا کے متعلق ہمارے علم کا آغاز مخلوقات سے ہوتا ہے اور یقیناً ہم صرف معلوم سے علم کی جانب استدلال کرتے ہوئے خدا کے وجود اور فطرت کو ثابت کر سکتے ہیں۔ قردن و سطی کے اہل فکر نے اس طریقہ کار کو "Quia" کا نام دیا۔ آ کوئیں اور سکوٹس کا مزید اتفاق ہے کہ ہم اس زندگی میں خدا کے جو ہر کوئیں جان سکتے۔ تاہم سکوٹس کا خیال تھا کہ ہم یک معنی انداز میں مخصوص توشیقات (Predicates) کا اطلاق کر سکتے ہیں۔ یعنی خدا اور مخلوقات۔۔۔ دونوں پر ایک جیسے مفہوم و ای تو شیقات لاگو کرنا ممکن ہے۔

ڈوڈز سکوٹس نے خدا کے وجود کا قطعی ثبوت قائم کرنے کی کوشش میں علیت اور امکان کے تصورات کا بغور تجزیہ کیا۔ اس کا خدا ازالی اور لا محدود ہستی ہے۔ تاہم اس کا کہنا تھا کہ کامل سچائی کو جاننے اور اپنی ابدی تقدیر کو پانے کے لیے ہمیں صرف فطری علم یا فلسفہ کی فراہم

کردہ بصیرتوں سے ہی کام نہیں لیتا چاہیے بلکہ الہامی مکاشفہ کی تعلیم بھی ضروری ہے۔ مکاشفہ نظری علم کو کامل بناتا ہے اور نتیجتاً ان کے درمیان کوئی تضاد موجود نہیں ہو سکتا۔ ڈوزن سکولس کی نظر میں الہیات اور فلسفہ والگ الگ اور میز نظام تھے؛ تاہم وہ ایک دوسرے کو مکمل کرتے تھے کیونکہ الہیات یا علم دین فلسفہ کو بطور اختیار استعمال کرتا ہے۔ اس کے خیال میں الہیات کا بنیادی موضوع خدا پر اس کی اپنی فطرت کے نقطہ نظر سے غور کرنا ہے جبکہ فلسفہ خدا کو محض چیزوں کی علیت اول کے طور پر لیتا ہے۔ البتہ الہیات کو ایک سائنس سمجھنے کے حوالے سے وہ اپنے ڈومنیکی پیش رو نام آکوپس سے مختلف رائے رکھتا ہے۔ نامس آکوپس نے الہیات کو بنیادی طور پر ایک نظری (یا خیالی) نظام بیان کیا جبکہ ڈوزن سکولس کے خیال میں یہ بنیادی طور پر عملی سائنس ہے اور نظری معاملات کے ساتھ اس کا تعلق صرف تھی بنتا ہے جب اس کا مقصد مکاشفہ کے ذریعہ روحوں کی نجات ہو۔ اس نے دلیل دی کہ کوئی شخص ایمان کے ذریعہ قطعی طور پر جان سکتا ہے کہ انسانی روح ناقابل بگاڑ اور لافانی ہے؛ منطق معمولیت کے ساتھ روح کی ان خصوصیات کی موجودگی پر بحث کر سکتی ہے، لیکن ان کا وجود ثابت کرنے سے عاجز ہے۔

آکوپس کی طرح سکولس بھی ایک حقیقت پسند تھا، لیکن اس نے خصوص بنیادی معاملات پر اس سے اختلاف کیا۔ ایک بڑا نقطہ اختلاف اور اک کے متعلق ان کے نظریات کے حوالے سے تھا۔ ڈوزن سکولس نے کہا کہ مخصوص چیزوں کی برآ راست وجودی تفہیم داش اور حواس دونوں کے ذریعہ حاصل ہوتی ہے۔ آکوپس کے خیال میں عقل یا دانش برآ راست طور پر مادی چیزوں کو نہیں بلکہ صرف ہمہ گیر نو عیتوں کوہی جان سکتی ہے جو حسی اور اک میں سے منقی ہو جاتی ہیں۔

ڈوزن سکولس کی رائے میں ہمہ گیر سرچشے یوں تو انسانی ذہن سے علیحدہ وجود نہیں رکھتے، لیکن ہر ایک علیحدہ یا "منفرد" چیز ایک باقاعدہ جدا گانہ فطرت کی حال ہے جو اسی نوع کی دیگر چیزوں کے ساتھ مشترک ہے۔ اس نے تعلیم دی کہ یہ امر لازمی سچائیوں کے متعلق ہمارے علم کی معدودی بنیادیں فراہم کرتا ہے۔ اطاولی الہیات دان سینٹ بونا دنچر کی قائم کردہ فرانسکی روایت کی پیروی میں ڈوزن سکولس نے انسانی آزادی اور عقل پر انسانی ارادے اور افعال کی اولیت پر زور دیا۔ اس نے کہا کہ ارادہ مطلق طور پر آزاد ہے اور مخصوص تحریکات اس

کی تکمیل یا تعمین نہیں کرتیں۔ خدا کسی فعل کا حکم اس لئے نہیں دیتا کہ وہ اچھا ہے یا کہ وہ اس کا حکم دے کر اسے اچھا بنادیتا ہے۔

ڈوز سکوٹس قردوں و سلطی کے نہایت عمق النظر دینی ملکا اور فلسفیوں میں سے ایک تھا۔ اُس کی موت کے بعد کئی صدیوں تک اُس کے پیروکار "Sicotists" آکوپیں کے پیروکاروں کے ساتھ بھگڑتے رہے۔ بیسویں صدی میں بھی سکوٹس کا فلسفہ کلیسیا میں کافی اثر و رسوخ کا حامل تھا۔ ڈوز سکوٹس "بے داعِ حمل" کے عقیدے کا زبردست حامی تھا۔ پوپ پائیکس نہم نے 1854ء میں اس عقیدے کو رومی کیتھولک کلیسیا میں با قاعدہ شامل کیا۔





## 44- فرانس بیکن

پیدائش: 22 جنوری 1561 عیسوی

وفات: 9 اپریل 1626ء

ملک: انگلینڈ

اہم کام: "The Advancement of Learning"

انگلش فلسفی و ریاست کار اور جدید سائنسی فکر کے معماروں میں سے ایک فرانس بیکن لندن میں پارک ہاؤس (Strand) کے مقام پر پیدا ہوا اور ٹریننگ کالج، کیمبرج یونیورسٹی میں تعلیم پائی۔ 1584ء میں ہاؤس آف کامنز میں منتخب ہونے پر وہ 1614ء تک خدمات انجام دیتا رہا۔ اس نے انگلینڈ کی ملکہ ایلزبتھ اول کو مشاورتی خطوط لکھے لیکن اس کے مشوروں پر کمی عمل درآمدہ ہوا۔ 1593ء میں وہ شاہی سبزی کے لیے ایک بل کی مخالفت کرنے کے باعث ملکہ کے پسندیدہ افراد کی فہرست میں سے کمل طور پر خارج ہو گیا۔ تا ہم 1603ء میں جب جیمز اول بر سر اقتدار آیا تو فرانس بیکن کی عزت کچھ بحال ہوئی۔ بیکن نے انگلینڈ اور سکات لینڈ

کے اتحاد کی سیمیں پیش کیں اور رومن یکھوکس سے نہنے کے اقدامات تجویز کیے۔ ان کوششوں کے صلے میں اسے 23 جنوری 1604ء کو نائٹ کا خطاب ملا۔ پھر وہ سکات لینڈ اور انگلینڈ کی یونین کے لیے کمشن بنا اور 1604ء میں پیش حاصل کی۔ اُس کی کتاب "Advancement of Learning" دو سال بعد وہ **Solicitor (بقاری قانونی)** جزل بنا۔

جیمز اول کے تحت پہلی پارلیمنٹ کے آخری اجلاس (فروری 1611ء) میں تاج اور ہاؤس آف کامنز کے درمیان اختلافات تشویش ناک صورت اختیار کر گئے اور بیکن نے ٹالٹ کا کردار اپنایا حالانکہ وہ جیمز کے وزیر اعظم رابرٹ سیمل کے بارے میں بدگمان تھا۔ وزیر اعظم فرست ارل آف سالسبری کی وفات (1612ء) پر بیکن نے بادشاہ کی توجہ حاصل کرنے کی خاطر فن ریاست اور بالخصوص تاج اور ہاؤس آف کامنز کے باہمی تعلقات کے بارے میں متعدد مقالے لکھے۔ 1613ء میں اسے اٹارنی جزل بنا دیا گیا۔

1616ء میں بیکن پر ایسی کوئلہ بنا اور 1618ء میں لارڈ چانسلر تعینات ہوا۔ 1620ء میں اُس کی "Novum Organum" شائع ہوئی اور 26 جنوری 1621ء کو اسے وسکاؤٹ سینٹ الیانز بنا دیا گیا۔ اسی سال پارلیمنٹ نے اُس پر رشوت لینے کا الزام لگایا۔ بیکن نے اقبال کر لیا؛ اسے جرمانہ ہوا اور پارلیمنٹ اور دربار سے نکال دیا گیا۔ سزا بھکتنے کے بعد وہ Gorhambury کے مقام پر اپنی خاندانی جا گیر پر رہنے لگا۔ 1621ء میں بادشاہ نے اسے معافی دی مگر پارلیمنٹ یا دربار میں واپس آنے سے روک دیا۔ تب بیکن نے دوبارہ لکھنا شروع کیا، "ہسٹری آف ہنری VII" اور "دی ایڈ و اسمنٹ آف لرنگ" (ترجمہ) مکمل کی۔ مارچ 1622ء میں اُس نے قوانین کا ایک ضابطہ تفصیل دینے کی پیشکش کی مگر جیمز اول اور چارلس اول نے کوئی توجہ نہ دی۔ وہا پر میل 1626ء کو مر گیا۔

بیکن کی تصنیفات کے تین زمرے ہیں۔۔۔ فلسفیات، خالصتاً ادبی اور پروفیشنل۔

بہترین فلسفیاتی تحریریں "دی ایڈ و اسمنٹ آف لرنگ" (1605ء) اور "Indications Respecting the Interpretation of Nature" (1620ء) ہیں۔

بیکن کا فلسفہ اس یقین پر زور دیتا ہے کہ لوگ فطرت کے خادم اور مفسر ہیں، کہ

اتھارٹی صداقت کا آخذ نہیں، کہ علم تجربے کا ماحصل ہے۔ اس نے کہا کہ علم کا مقصد فطرت پر انسان کے اختیارات میں اضافہ کرنا ہے، اور یہ مقصد صرف اسی تعلیم سے ماحصل ہو سکتا ہے جو چیزوں کی حقیقی علتوں کو آشکار کرے۔ چنانچہ اس نے علم الكلام (Scholasticism) کی مخالفت کی۔ ابتدائی علم و فضل نے ”عقیدہ پرستی“ کے ہاتھوں نقصان اٹھایا تھا کیونکہ دانشوروں نے اپنی ایجادوں کے تصورات سے آغاز کر کے مفروضات کا ویسا ہی جال بنا جیسا کہی بنتی ہے۔ دوسرا بڑا مفہی اثر تجربیت نے ڈالا جو کہ محض غیر مربوط حقائق شماری ہی تھی۔ ان بنیادوں پر بیکن نے تمام سابقہ علوم پر تسلیکی نظر ڈالی۔ حقیقی علم حاصل کرنا ممکن ہونے کو تسلیم کرتے ہوئے بیکن نے کہا کہ یہ کام کرنے کے طریقے میں اصلاح کی ضرورت ہے۔ اس اصلاح کی جانب پہلا قدم ڈھن کو پہلے سے موجود تصورات اور تقبیبات سے پاک کرنا ہے۔ کچھ ایک التباسات کی وجہ ساری نسل انسانی کی مخصوص ڈھنی عادات ہیں۔ کچھ دیگر التباسات مخصوص محقق یا محققین کے اپنے ڈھنی رجحانات کا نتیجہ ہوتے ہیں۔ جبکہ کچھ التباسات ایسے بھی ہیں جو زبان کی غیر کاملیت اور غیر درستگی سے جنم لیتے ہیں، اور مزید کچھ کامنچ آراء کو غیر تقدیمی انداز میں قبول کر لیتے ہیں۔ ڈھن کی ان بڑی عادات سے چھکنکارا پانے کے ذریعہ ہی آپ نئی تعلیم کا حقیقی انداز اپنائ سکتے ہیں۔ بیکن کے مطابق یہ تعلیم تجربے کے حقائق کی ایک منطقی توضیح ہونی چاہیے۔ نئی تعلیم کے نتائج کے لیے بنیادی قصیوں کی بنیاد اُن تصورات پر ہے جو باضابطہ عمومیت کاری یا اخراج کے ذریعہ حاصل ہوتے ہیں۔ اخراج (Induction) کی بنیاد تجربے کی تجربیاتی تضمیم پر تھی۔ اس نگلس کے مطابق بیکن کے نظریہ کی یک طرفہ ترقی نے اُسے اور اس کے بعد جان لاک کو مابعد الطبيعیاتی انداز فکر (جو 15 ویں اور 16 ویں صدی میں متکمل ہوا تھا) کار جان نظری سائنس سے فلسفے کی جانب کرنے کے قابل بنایا۔ اپنے نظریہ اخراج میں بیکن نے پہلی مرتبہ ”منقی مثالوں“ کی اہمیت کی جانب توجہ دلائی۔ ”منقی مثالوں“ سے مراد عمومیت سے تضاد رکھنے اور اس کی نظر ثانی کی ضرورت کا تقاضا کرنے والی مثالیں ہیں۔

فلسفے میں بیکن کی حصہ داری کا خلاصہ یوں پیش کیا جا سکتا ہے۔۔۔ اول، اس نے مادیت پسندانہ روایت کو بحال کیا اور اسی نقطہ نظر سے ماضی کے فلسفوں کی دوبارہ قدر پیاسی کی۔ نیز، اس نے ابتدائی یوتانی مادیت کو سراہا اور مثالیت کی غلطیوں کو اجاگر کیا۔ دوم، اس نے

فطرت کے بارے میں ایک اپنا مادیت پسندانہ تصور وضع کیا جس کی بنیاد اس نظریے پر رکھی کر مادہ ذرات کا امترانج ہے اور فطرت کثیر البحتی خواص رکھنے والے اجسام کا امترانج ہے۔ مادے کی ایک اساسی خصوصیت حرکت ہے جسے یہیں مخفی میشی حرکت تک محدود نہیں کرتا (اس نے حرکت کی 19 اقسام بیان کیں)۔

یہیں کے خیالات سرمایہ کار الگینڈ میں تعلم پر عائد کروہ نئے تقاضوں کے عکاس ہیں۔ لیکن وہ کوئی باقاعدہ اور پاسیدار مادیت پسند نہیں تھا۔ مارکس کے بقول اس کی تعلیمات ”الہیاتی مفارکت“ سے بھر پور ہے۔ ”New Atlantis“ میں بیان کردہ اس کے سیاسی عقائد ایک یونو بیا ہیں جن کے تحت ایک مثالی معاشرہ سائنس اور ایک صاف سفری نیکناوی کی بنیاد پر معاشری ناظم سے ترقی کرتا ہے، جبکہ حاکم اور حکوم طبقات کے درمیان امنی تھیس جوں کا توں ہی رہتا ہے۔

عموماً یہیں کے فلسفے کو کشش سے عاری قرار دیا جاتا ہے: وہ سردمزانج، بادشاہ کا خوشامدی اور رشوت خور تھا۔ اس رائے پر اعتراض کرنے کی کوئی وجہ نہیں۔ راجر یہیں جیسے حالات میں کسی شخص کا نیک شخصیت بن کر ابھرنا مشکل تھا، اور اس نے ایسی کوئی کوش بھی نہ کی۔ اس کی شخصیت کا کٹھور عملی انداز اس خصوصی خدمت میں منحصر ہوتا ہے جو اس نے اعلیٰ ترین دانشورانہ طاقت کے حامل قطعی سیکولرڈ ہن کے ساتھ انعام دی۔ لیکن اس سے پہلے کسی نے بھی اس قدر غیر مصالحانہ انداز میں آرٹ کو اور اسی اقیم سے بے دخل نہیں کیا تھا۔

راجر یہیں ”رائل سوسائٹی“ کے بانیوں رابرٹ ہب اور رابرٹ بوائل کا ہیر و تھا۔ جن ڈی Alembert نے انسائیکلوپیڈیا میں سائنسوں کی درجہ بندی کرتے ہوئے اُسے سلام پیش کیا۔ کافٹ نے ”تعمید عقل مخفی“ کو اس کے نام انتساب کیا۔ جوزف ڈی میتر نے اعتراض اٹھایا کہ اس نے انسان کی لاچار منطق کو خدا کے خلاف لاکھڑا کیا۔ لیکن آگست کوئی اس کا معرف تھا۔ کہا جاتا ہے کہ یہیں کی فکر کو صرف آنسویں صدی کی حیاتیات کے ساتھ شناختی جو (ریاضیاتی فزکس کی برخلاف) اپنے طریقہ کار میں واقعی یہیں ہے۔ بلاشبہ ڈاروں یہی یہی سمجھتا تھا۔ آج فلسفیوں کے درمیان یہیں کی سب سے بڑی وجہ شہرت اس نظریے کی علامت ہوتا ہے کہ سائنس اخترائی ہے۔ یہ رائے درست نہیں۔





## 45- تھامس ہوبز

پیدائش: 15 اپریل 1588 عیسوی

وفات: 4 نومبر 1679 عیسوی

ملک: انگلینڈ

اہم کام: "لو یا تھن"

انگلش سیاسی اور اخلاقی فلسفے کے بانی تھامس ہوبز نے تقریباً ہر موضوع پر قلم اٹھایا۔۔۔ نہ صرف فلسفہ بلکہ مذہب، ریاضی، منطق، نفیات، لسانیات اور بصریات بھی اُس کے موضوعات میں شامل تھے۔ وہ سیاسی ریاست کی سیکولر تو جهہ پیش کرنے والے اولین جدید مغربی فلسفیوں میں سے ایک شمار ہوتا ہے۔ ہوبز کا فلسفہ انگلش فلسفے میں علم الکلام کے مذہبی پہلو سے تعلق توڑے جانے کا نمائندہ ہے۔ اُس کے خیالات "ریفارمیشن" (1517ء، 1648ء) کے مرکز گریز خیالات کے خلاف رو عمل کی نمائندگی کرتے ہیں۔ افادیت پسندی (Utilitarianism) پر اثرات مرتب کرنے کی وجہ سے وہ جدید نفیات کی تکمیل میں بھی حصہ

دار ہے۔ اس نے ”مشینی اصول“، ”اگو کرنے کے ذریعہ جدید سوشاں لو جی کے لیے بھی بنیادیں فراہم کیں۔ درحقیقت وہ انسانی تحرك اور سماجی تنظیم کی وضاحت کرنا چاہتا تھا۔

ہوبز گلوسیسٹ شائر کی مغربی کاؤنٹی اور ولٹ شائر کی درمیانی سرحد پر واقع قبیہ مامسبری میں پیدا ہوا۔ اس کا باپ جاہل، جواری اور ظالم پادری تھا جس نے ایک ساتھی پادری کی پیٹائی کرنے کے بعد زندگی کا زیادہ تر حصہ Devonshire خاندان کی خدمت میں گزارا۔ ایک ساتھی اتالیق کی حیثیت میں براعظم پر آنے جانے کے ذریعہ وہ میکیا ویلی اور جدید ترین یورپی فکر کے متعلق جانے کے قابل ہوا۔ اگرچہ ہوبز نے فرانس یا ان کا استقرائی (Inductive) طریقہ مسترد کیا لیکن معمربیکن کے ساتھ ذاتی دوستی نے اسے اسطوئی علم الکلام اور اس کے نہایت مجرد طریقہ استدلال کی فیصلہ کن تردید میں مدد دی۔

ہوبز کی عقلی زندگی میں ایک اہم موز اس وقت آیا جب اس نے یوکلیڈ کی ”عناصر“ میں ایک کے بعد دوسرا قفسیے کو پرکھا اور ان کی سچائی کا قائل ہو گیا۔ 1630ء میں اسے جب ارل آف ڈیون شائر کو پڑھانے کے لیے پیرس بلایا گیا تو اس موقع پر عالم فاضل آدمیوں کی محفل میں اس سے سوال کیا گیا: ”حس کیا ہے؟“ ہوبز نے جواب دیا کہ اگر ماڈی چیزیں اور ان کے تمام اجزاء حالت سکون یا یکساں (Uniform) متوatz حرکت میں ہوں تو کسی بھی چیز کے درمیان تیزی نہیں ہو سکتی اور نتیجتاً اور اسکی بھی نہیں ہوتا۔ چنانچہ تمام چیزوں کی عمل حرکت کے تنوع میں ہی مضر ہے۔ لہذا حرکت کے اصولوں کو جاننے کے لیے اسے جیو میٹری سے رجوع کرنا پڑا۔ ہوبز نے ان خیالات کو اپنی پہلی فلسفیانہ تحیر ”اویں اصول“، لکھی۔

نوجوان کیوٹش کے ہمراہ سفر کے دوران ہوبز کو سائنس اور فلسفہ میں دچپی پیدا ہوئی۔ حرکت کا تصور اس کے ذہن و دل پر چھا گیا۔ اس نے فیصلہ کیا کہ مادے میں اسی حقیقت حرکت ہے، اور جیو میٹری کی طرح قطعی دلائل کے ساتھ اس میں سے ہر ایک چیز کی فطرت کو اخذ کرنا چاہا۔ وہ پیرس میں Marin Mersenne کے حلقة اور 1936ء میں گلیبو کے ساتھ اپنے خیالات پر گلگو کرنے کے قابل ہوا۔ تب اس نے تین کتابوں پر مشتمل فلسفیانہ مقالہ لکھنے کا منصوبہ بنایا۔ پہلی کتاب ”جسم کے بارے میں“ میں یہ ثابت کرنا تھا کہ حرکت کے حوالے سے طبی مظاہر کی توضیح کی جاسکتی ہے۔ دوسری کتاب ”انسان کے بارے میں“ میں یہ

ثابت کرنا مقصود تھا کہ انسانی بصیرت میں کون کوں سی جسمانی حرکات ملوث ہیں۔ تیسرا کتاب ”شہریت کے بارے میں“ کا مقصود معاشرے میں انسانوں کی موزوں تنظیم مرتبط کرنا تھا۔ 1637ء میں ہو بڑا بس انگلینڈ آیا تو وہاں سیاسی افراتفری کا ماحول دیکھا جو سول جنگ کی پیش بندی کر رہا تھا۔ اس نے آخری کتاب سب سے پہلے لکھنے کا فیصلہ کیا۔ وہ یہ ثابت کرنا چاہتا تھا کہ شاہی اختیارات اور حقوق ناقابلِ علیحدگی حاکیت (Sovereignty) کے ساتھ مغلک تھے (اور اس دور میں بادشاہ کوہی حاکم مانا جاتا تھا)۔ اس میں ہو بڑا کا یہ مخصوص عقیدہ جسم تھا کہ انسان صرف تجھی اکٹھی پر امن رہ سکتے ہیں اگر وہ ایک مطلق اور غیر جانبدار حاکم کی اطاعت کرنے پر رضامند ہو جائیں۔ بعد ازاں یہ نظریات ”لو یا تھن“ میں زیادہ صراحت کے ساتھ سامنے آئے۔

ہو بڑ کے اخلاقی فلسفہ کو اس کی سیاست سے الگ کرنا مشکل ہے۔ اس کے خیال میں ہمارے حالات ہی کافی حد تک تعین کرتے ہیں کہ ہمیں کیا انداز اختیار کرنا چاہیے۔ جب سیاسی حاکیت کا فقدان ہو تو ہمارا بینادی حق کسی بھی طریقے سے خود کو محفوظ رکھنا ہے۔ سیاسی حاکیت موجود ہونے کی صورت میں ہمارا فرض سیدھا سادا ہے: اہل اقتدار کی اطاعت۔ لیکن ہم اخلاقیات کو سیاست سے علیحدہ کر کے دیکھ سکتے ہیں۔ ہو بڑ کی نظر میں اخلاقیات کا تعلق انسانی فطرت سے ہے، جبکہ فلسفہ انسانوں کے باہمی میل جوں کے معاملات سے تعلق رکھتا ہے۔ تو ہو بڑ کے خیال میں انسانی فطرت کیا ہے؟

”لو یا تھن“ کے ابتدائی ابواب پڑھنا ایک مشکل کام ہے۔ ہو بڑ ہمیں یہ بتانے سے آغاز کرتا ہے کہ انسانی جسم ایک مشین کے مانند ہے، اور سیاسی تنظیم (دولتِ مشترک) ایک مصنوعی انسان جیسی ہے۔ آخر میں اس نے کہا کہ اس کے خیالات کو پرکھنے کا طریقہ صرف یہ ہے کہ ہم اپنا تجھی کریں، اپنے اندر دیکھیں اور اپنے خیالات و جذبات کو جانچیں جو تمام انسانی افعال کی بنیاد ہیں۔

انسانی فطرت کے بارے میں ہو بڑ کے ذہن میں موجود تصور کے دروخیں ہیں۔ انسانی اقدامات و افعال کے حرکات اس کی نظر میں نہایت اہم ہیں۔ دوسرا پہلو انسان کی استدلالی قوں ہیں جن کے متعلق وہ مشکل ہے۔ اپنے سے پہلے کے متعدد فلسفیوں کی طرح

ہوبز نے بھی انسانی اخلاقیات کا ایک زیادہ ٹھوس اور قطعی بیان پیش کرنا چاہا۔ افلاطون نے علم کو رائے سے ممیز کیا تھا، ہوبز نے ”سائنس“، کونہتا کم معتبر عقائد پر ترجیح دی۔ وہ کئی وجہوں کی بنا پر انسانی اور اک کو غیر معتبر سمجھتا اور سائنس سے رہنمائی لینے پر زور دیتا ہے۔ ہمارے بنیادی جذبات ایک سے ہیں، لیکن دنیا کی مختلف چیزیں ہم سب پر مختلف مختلف انداز میں اثر انداز ہوتی ہیں؛ اور ہم اپنے احساسات کو دوسروں کے لیے بطور پیمانہ استعمال کرنے پر مانکل ہیں۔ یہ صرف سائنس (ننانج کا علم) ہی ہے جو مستقبل کا قابل بھروسہ علم پیش کرتی اور انسانی رائے کے نتائج پر قابو پاتی ہے۔ بد قسمی سے اُس کی بیان کردہ ”سائنس“، جس کی بنیاد مشینی قسم کے قصیوں پر ہے، طبعی سامنکوں میں بھی قابل اطلاق نہیں۔ وہ بلاشبہ سیاسی معاملات کا ایک باریک بین اور دانش مند مفسر ہے۔ ہم انسانی طرز عمل کی حقیقوں کے متعلق اُس کی عرق ریزی اور استدلال پسندی کی تہمیت کی تعریف کر سکتے ہیں۔

تاہم اس بارے میں کوئی شک نہیں کہ ہوبز کے مسائل آج بھی ہمارے مسائل ہیں۔ نظری اعتبار سے وہ یہ ثابت کرنے میں ناکام رہا کہ حاکم کی اطاعت کرنا ہمارا فرض اولین ہے۔ بیسویں صدی کی استبدادی حکومتوں کے خوفناک جرائم نے یہ شک دور کر دیا ہے کہ درست اور غلط کا فیصلہ کرنا صرف سیاسی رہنماؤں کا کام ہے۔ اگر ہوبز کے مسائل حقیقی اور اُس کے پیش کردہ حل غیر پُر کشش ہیں تو ہم کہاں جائیں؟ بجا طور پر یہ سمجھا جاسکتا ہے کہ جدید سیاسی فکر کا یہ مرکزی سوال ہے۔ لہذا روحِ عصر آج بھی ہوبز کو ہمارے ساتھ شلک کیے ہوئے ہے۔ ہوبز کا فکر انگیز اور کچھ جگہوں پر طنزیہ استدلال ہیں اس بارے میں نئے سرے سے اور اپنے معاصر تھاموں کی روشنی میں سوچنے پر مجبور کرتا ہے۔

○ ● ○



## 46- رینے ڈیکارت

پیدائش: 31 مارچ 1596ء

وفات: 11 فروری 1650ء

ملک: فرانس

اہم کام: "Principles of Philosophy"

فرانسی فلسفی، سائنس دان اور ریاضی دان رینے ڈیکارت فرانس کے علاقے تورین (Touraine) میں پیدا ہوا۔ وہ ایک ایسے خاندان سے تعلق رکھتا تھا جس نے متعدد عالم فاضل پیدا کیے۔ آٹھ برس کی عمر میں اس نے آنبو میں ایک یسوعی سکول میں داخلہ لیا اور آئندہ آٹھ برس وہیں گزارے۔ معمول کی کلائیکی تعلیم کے علاوہ اس نے ریاضی اور متكلمانہ (Scholastic) فلسفہ بھی پڑھا جس میں عیسائی عقیدے کو سمجھنے کے لیے انسانی منطق استعمال کرنے کی کوشش کی گئی۔ رومان کیتوولک ازم نے ڈیکارت کی ساری زندگی پر زبردست اثرات مرتب کیے۔ گریجوائشن کرنے پر اس نے پاؤئٹرز یونیورسٹی میں قانون پڑھا اور 1616ء میں

گریجوائیشن کی۔ تاہم اس نے لاء کی پیکش کبھی نہ کی۔ 1618ء میں نساو (Nassau) کے پرنس مورا اس کی خدمت میں گیا جو نیدر لینڈز کے تحدہ صوبہ جات کا رہنا تھا۔ ڈیکارٹ ملٹری کیریئر اپنا نے کی نیت سے دہاں گیا تھا۔ بعد کے برسوں میں ڈیکارٹ نے دیگر افواج میں بھی خدمات انجام دیں لیکن اس کی توجہ ریاضی اور فلسفہ کی جانب لگ چکی تھی اور ساری زندگی انہی شعبوں سے وابستہ رہا۔ وہ 1623ء سے 1624ء تک اٹلی کی سیاحت کرنے گیا اور 1624ء سے 1628ء تک فرانس میں رہا۔ اس دوران وہ فلسفے کے مطالعہ میں ڈوب گیا اور بصریات میں بھی تجربات کیے۔ 1628ء میں فرانس میں اپنی الامک فروخت کرنے کے بعد وہ نیدر لینڈز منتقل ہوا اور اپنی زندگی کے باقی سال وہیں گزارے۔

غالباً نیدر لینڈز میں اپنے پہلے عرصہ قیام کے دوران ہی ڈیکارٹ نے پہلی اہم کتاب "فلسفیانہ مضامین" لکھی جو 1637ء میں شائع ہوئی۔ اس کتاب میں چار حصے تھے: جیو میٹری "بصیرات، شہاب، ثاقب اور طریقہ کار کے بارے میں مضمون (Discourse on Method) جس میں اس کے فلسفیانہ خیالات بیان کیے گئے ہیں۔ اس کے بعد گیر فلسفیانہ کتب آئیں جن میں "Meditation on First Philosophy" (1641ء) اور "Principles of Philosophy" (1644ء) شامل ہیں۔ مؤخرالذکر کتاب کا انتساب بوبیکیا کی شہزادی ایلز بچہ سوارث کے نام ہے جو نیدر لینڈز میں رہتی تھی اور جس کے ساتھ ڈیکارٹ کی گہری دوستی ہو گئی تھی۔ 1949ء میں اسے دعوت دی گئی کہ وہ شاک بوم میں سویڈن کی ملکہ کریمہ کے دربار میں آئے اور اسے فلسفہ پڑھائے۔ شمالی علاقے کی شدید سردویں کے باعث اسے غمیونیہ ہوا اور 1650ء میں مر گیا۔

ڈیکارٹ کا فلسفہ اس کی ریاضی، تکونیات (Cosmogony) اور طبیعت کے ساتھ مربوط ہے۔ وہ تجربیاتی جیو میٹری کے باتیوں میں شمار ہوتا ہے۔ مکملکس میں اس نے حرکت اور سکون کی اضافیت کا ذکر کیا، عمل اور رد عمل کا عمومی قانون وضع کیا۔ تکونیات میں اس نے نظام شمسی کی فطری نشوونما کا انوکھا تصور پیش کیا۔ اس کا کہنا تھا کہ ذرات کے ہنجوں کا کائنات مادے کی حرکت کی مرکزی صورت ہیں اور وہی دنیا کی ساخت اور اجرام فلکی کے آخذ کا تعین کرتے ہیں۔ اس کے پیش کردہ قضیے نے جدیات کی نشوونما کو تحریک دی، اگرچہ وہ خود ترقی یا

نشوونما کے ایک مشینی تصور کو مانتا تھا۔

مادی جو ہر یہ مادے کے بارے میں ڈیکارٹ کی تعلیمات کی بنیاد اُس کی ریاضیاتی اور طبیعیاتی تحقیقات پر تھی۔ ڈیکارٹ نے مادے کو توسعہ یا مکان (Space) کے ساتھ شاخت کیا۔ اُس نے کہا کہ توسعہ کا انحصار صرف کسی موضوعی عصر پر ہی نہیں بلکہ یہ مادی جو ہر کے لازی خواص کے ساتھ مشروط ہے۔ تاہم، شائیت (Dualism) نے ڈیکارٹ کی مادیت پسندانہ طبیعیات پر حملہ کیا۔ اُس نے خدا کو حرکت کی مشترکہ علت قرار دیا۔ خدا نے مادے کو حرکت اور سکون سیست تخلیق کیا اور اس میں حرکت اور سکون کی ایک جتنی مقدار قائم رکھی۔

انسان کے بارے میں بھی ڈیکارٹ کا نظریہ اتنا ہی شائیت پسندانہ تھا۔ اُس نے کہا کہ ایک بے روح اور بے جان جسمانی مکیزم (میکانیہ) انسان میں ارادی (Volitional) اور منطقی روح کے ساتھ ملا جلا ہوا ہے۔ مختلف النوع جسم اور روح ایک خصوصی عضو (منوری) نہ رہ۔ ڈیکارٹ کے ذریعہ آپس میں مربوط ہوتے ہیں۔

علم التشریع الاعضاء (فریوالو جی) میں ڈیکارٹ نے مؤثر جو ابی عوامل کی ایک سیکم بیان کی۔ یہ بیکلیکس ایکشن کے بارے میں اولین بیانات میں سے ایک ہے۔ تاہم ڈیکارٹ کی مادیت پسندانہ فریوالو جی کا انکراؤ اور غیر مادی روح کے متعلق اُس کے تصورات کے ساتھ ہوا۔ جسم کا جو ہر توسعہ میں ضرور ہے۔ اس کے برعکس روح کا جو ہر فکر یا سوچ میں ہے۔ اُس نے جانوروں کو روح اور ذہنی صلاحیت سے عاری وجود بیان کیا۔

بیکن کی طرح وہ بھی علم کا مطلق انجام فطرت کی قوتیوں پر انسان کی حکمرانی، تکمیلی آلات کی دریافت و ایجاد، علت و معلول کے اور اک اور انسان کے جو ہر کی نشوونما بیان کرتا ہے۔ یہ حصی مقصد پانے کے لیے تک کسی بھی چیز کو ماننے سے انکار کر دینا چاہیے جب تک کہ وہ مکمل طور پر ثابت نہ ہو جائے۔ اس عدم یقین سے یہ مراد ہرگز نہیں کہ تمام، ستی قابل اور اک نہیں؛ یہ علم میں غیر مشروط طور پر مستند ابتداء کو جانے کا طریقہ کار ہے۔ ڈیکارٹ اس فارمولے کو استعمال کرتے ہوئے خدا کے وجود اور پھر خارجی دنیا کی حقیقت کو مستبط (Deduce) کرتا ہے۔

علمیات (Epistemology) میں ڈیکارٹ نے استدالیت کی بنا ڈالی جس کا

ماخذ ریاضی کی مطلقی یا استدلالی نوعیت کے بارے میں اُس کی یک طرف تفہیم میں ہے۔ اُسے یقین تھا کہ ریاضیاتی علم کا ہمہ گیر اور لازمی کروار دماغ کی فطرت سے آخوند تھا۔ چنانچہ اُس نے وجدانی طور پر تفہیم شدہ قضیوں کی بنیاد پر اور اُس کے عمل کو خصوصی طاقت سے متصف کیا۔ خود آگئی، خلقی تصورات (جن میں وہ خدا اور روحانی و مادی جواہر کو بھی شامل کرتا ہے) کی کار آمد حیثیت کے بارے میں ڈیکارٹ کے نظریے نے بعد کے عینیت پسندانہ مکاتب کو متاثر کیا اور مادیت پسند فلسفیوں نے اس کو شدید تلقید کا نشانہ بنایا۔ دوسری طرف فطرت کے بارے میں ڈیکارٹ کی اصلاً مادیت پسندانہ تعلیمات، فطرت کی نشوونما کے متعلق اُس کے نظریہ مادیت پسندانہ فزیالوجی اور میکانیاتی طریقہ کارنے مادیت پسند نظریہ دنیا پر اثرات مرتب کیے۔





## 47- باروک سپینو زا

پیدائش: 24 نومبر 1632 عیسوی

وفات: 21 فروری 1677 عیسوی

ملک: ہالینڈ

اہم کام: "اخلاقیات"

ڈچ استدلائیت پسند فلسفی اور نہیں مفکر باروک سپینو زا کو ہمہ اوس تک سے زبردست جدید مبلغ خیال کیا جاتا ہے۔ وہ ایکسٹرڈم میں ہسپانوی پر عکیزی والدین کے گھر پیدا ہوا اور کلاسیک یہودی تعلیمات کے مطابق تعلیم پائی۔ تاہم بعد میں وہ طبعی سائنس اور انگلش فلسفی تھامس ہو بز اور فرانسیسی فلسفی دسائنس دان رینے ڈیکارٹ کی تحریروں کا مطالعہ کرنے کے باعث منظور شدہ یہودیت سے بیزار ہو گیا۔ اس نے کینہ سے اپنا تعلق توڑ لیا اور 1656ء میں ریویوں نے اسے دین بدر کر دیا۔

پانچ برس تک سپینو زا کو ایکسٹرڈم شہر میں داخل ہونے کی اجازت نہ ملی اور وہ

گردوواح میں ہی بصری شیشے (آپنیل لیز) بنانے کا کام کر کے روزی کھاتا رہا۔ اس دوران اُس نے اپنی پہلی فلسفیانہ تحریر "خدا اور انسان اور اُس کی صرفت پر مقالہ" لکھی جس میں اُس کے فلسفیانہ نظام کی ابتدائی جھلک ملتی ہے۔ "تحیولوجیکل پولیٹکل مقالہ" اور "تفہیم کی بہتری پر مقالہ" بھی غالباً اسی دور میں لکھا گیا۔ اگرچہ اول الذکر مقالہ 1670ء اور مُؤخر الذکر 1677ء سے پہلے شائع نہ ہوا۔

1661ء میں سپیوزالیڈن کے قریب ایک قبیہ Rijnsburg Voorburg ہیک کے قریب گیا۔ پھر کچھ عرصے بعد ہیگ جانے پر الیکٹر چارلس لوئی نے اُسے ہیڈلبرگ یونیورسٹی میں فلاسفہ کی چیئر پیش کی۔ تاہم سپیوزانے اسے قبول نہ کیا تاکہ اپنی عقلی سرگرمیوں میں ہر قسم کی پابندیوں سے آزاد رہے۔ سپیوزانے لوئی 17X (شاہ فرانس) کی جانب سے مقرر کردہ وظیفہ بھی قبول نہ کیا۔ کیونکہ اُس نے شرط رکھی تھی کہ وہ (سپیوزا) اپنی تصنیفات اُس کے نام منسوب کرے گا۔

سپیوزا فلسفہ میں چیومنٹرک طریقہ کار کا بانی تھا۔ اُس کے نقطہ نظر کا آخذ ایک تاریخی ماحول میں تھا جس نے نیدرلینڈز کو ہسپانوی جاگیردارانہ استبدادیت سے آزادی پانے کے بعد اولین سرمایہ دار ملک بنادیا۔ اپنے دور کے سرکردہ مفکرین فرانس یکن اور ڈیکارٹ کی طرح سپیوزانے بھی فطرت پر اختیار اور انسان کی حالت میں بہتری کو علم کا بنیادی مقصد خیال کیا۔ اُس نے اپنے پیش روؤں کے عقائد میں آزادی کے متعلق تعلیم کا اضافہ کیا: اُس نے دکھایا کہ لزوم کی حدود کے اندر رہتے ہوئے کہا کہ صرف فطرت موجود ہے جو اپنی ہی علت ہے اور ڈیکارٹ کی نیاتیت کے لیے کسی اور چیز کی ضرورت نہیں۔ "تحلیقی فطرت" الہی جوہر ہے۔ سپیوزا اُسے اپنی ہستی کے لیے کسی اور چیز کی ضرورت نہیں۔ تمام صورتوں یا شکلتوں میں جان سکتی ہے۔ لیکن محدود انسانی عقل نے جوہر کے مفہوم کو صرف دو حوالوں سے ابطور غیر محدود جاتا: ابطور "توسیع" اور ابطور "سونچ"۔ یہ جوہر کے خواص ہیں۔

جو ہر کے خواص سے متعلق سپیوزا کی تعلیمات بھیثیت جموقی مادیت پسندادہ ہوتے ہوئے بھی ما بعد الطیعیاتی ہے کیونکہ وہ حرکت کو جو ہر کا وصف نہیں سمجھتا۔ یہ وہ قصیے ہیں جن پر سپیوزا نے انسان کے متعلق اپنی تعلیمات کی بنیاد رکھی۔ سپیوزا کے مطابق انسان ایک ایسی مخلوق ہے جس میں توسعہ کا mode (جسم) سوچ کے مودہ (روح) کے ساتھ جوڑا بنائے ہوئے ہے۔ چنانچہ دونوں اعتبار سے انسان فطرت کا جز ہے۔ روحاںی مودہ کے متعلق اپنی تعلیمات میں سپیوزا نے نفسی (Psychic) زندگی کی چیزیں گیوں کو گھٹا کر دانش اور جذبے۔ خوشی، غم اور خواہش۔۔۔ تک مدد دکر دیا۔ اس نے کہا کہ انسان کا طرز عمل حفظ ذات اور ذاتی مقادی کی خاطر رجحان سے عبارت ہے۔ وہ آزاد ارادے کے عینیت پسندانے نقطہ نظر کو مسترد کرتا اور ارادے کا تعین تحریکوں پر محصر ہونے کے طور پر کرتا ہے۔ ساتھ ہی ساتھ اسے یقین تھا کہ آزادی کا وجود لازمی طور پر علم پرمنی رویے میں ہی ممکن ہے۔ تاہم، صرف کوئی یہی آزاد ہو سکتا ہے یہ مراعات عوام کے لیے نہیں۔ آزادی کی یہ تفسیر محرد اور غیر تاریخی ہے۔ نظریہ علم میں سپیوزا نے اپنی استدالیت جاری رکھی۔ اس نے استدال لال پرمنی عقلی علم کو حیاتی علم پر فضیلت دی اور تجربے کے کردار کو گھٹایا۔ سپیوزا نے صداقت کی براہ راست تفہیم یا ڈھنی بصیرت کو عقلی علم کی اعلیٰ ترین قسم قرار دیا۔ ایسا کرتے ہوئے اس نے ڈیکارت کی پیروی میں صراحت اور تفہیم کو صداقت کی کسوٹی بنایا۔

الحاد پرستی اور آزاد سوچ کو فروغ دینے میں سپیوزا کا بڑا ہاتھ ہے۔ سائنسی و مذہبی دونوں قسم کی آزاد سوچ نے اس سے تحریک پائی۔ اس نے کہا کہ نہ ہب کا مقصد چیزوں کی فطرت کا ادراک کرنا نہیں بلکہ صرف اعلیٰ اخلاقی اصولوں کو روایج دینا ہے۔ اسی لیے نہ ہب اور نہ ہی ریاست کو آزادی فکر پر اثر انداز ہونا چاہیے۔

معاشرت کے بارے میں سپیوزا کی تعلیمات نے اسے ہو زکا جانشین ہنا دیا۔ ہو زک کے بر عکس وہ بادشاہت کی بجائے جمہوری حکومت کو اقتدار کی اعلیٰ ترین صورت قرار دینا اور ریاست کے مطلق اختیار کے گرد آزادی کی حد بندی کرتا ہے۔

سپیوزا نے حکم الہی اور آزاد ارادے کے تصور کو مسترد کیا اور اس کا غیر شخصی خدا کا تصور متعدد معاصرین کو بہت ناگوار لگا۔ تاریخ فلسفہ میں اس کا رتبہ کئی حوالوں سے بے مثل

ہے۔ وہ کسی بھی مکتبہ سے تعلق نہیں رکھتا تھا اور نہ اس نے کسی مکتبہ کی بنیاد رکھی۔ اگرچہ اس کے کام کی بنیاد ایک حد تک پیش روؤں کے کام پر تھی، لیکن اس نے اپنی ایک جدا گانہ حیثیت بھی بنائی۔ وہ عظیم ترین فلسفیوں میں شمار ہوتا ہے۔ 21 فروری 1677ء کو اس کی وفات کے صرف ایک سو برس بعد اس کی فکر کو قبولیت اور شناخت مل گئی۔ جرمن ایمانوئل کانت کے سوا تقریباً سبھی جدید مفکرین نے اس کا اثر قبول کیا۔

انمار ہویں اور انہیوں صدی کی مابعدالطبعیاتی مادیت پر سیوزا کی گھری چھاپ ہے اور اس کی آزاد مذہبی سوچ نے الہاد پرستی کی ترقی پر اثر ڈالا۔ نہ صرف مابعدالطبعیاتی اہل فکر بلکہ گوئھے اور پیلبی شیلے اور ولیم ورڈز ور تھے جیسے شعر آنے بھی اُسے پڑھا اور متأثر ہوئے۔





## 48-جان لاک

پیدائش: 29 اگست 1632 عیسوی

وفات: 28 اکتوبر 1704 عیسوی

ملک: انگلینڈ

اہم کام: "انسانی تفہیم" کے بارے میں مقالہ

انگلش فلسفی جان لاک تجربیت پسند مکتبہ فلکر کا بانی تھا۔ وہ سریست کے گاؤں در گلشن میں پیدا ہوا اور آس کسپورڈ یونیورسٹی سے تعلیم پائی؛ اور 1661ء سے 1664ء تک آس کسپورڈ میں یوتانی زبان، علم، بیان اور اخلاقی فلسفہ پر لیکچر دیتارہا۔ 1667ء میں لاک کی دوستی انگلش ریاست کار انھوئی ایشلے کو پر سے ہو گئی اور وہ اس کامشیر و طیب بننا۔ ایشلے ایک جا ریت پسند اور دشمن دار سیاستدان تھا۔ وہ ایک آئینی بادشاہت، پروٹسٹنٹ جائشی نہ ہی رہا اور اسی پارلیمنٹ کی بالادستی اور برطانیہ کی اقتصادی توسعی کا پر زور حمایت تھا۔ چونکہ لاک نے بھی یہی مقاصد انتیار کر رکھتے تھے اس لیے دونوں کے درمیان کمکل ہم آہنگی پیدا ہو گئی۔ ایشلے نے اسے اس گروپ کا

سیکریٹری بھی بنایا جو امریکہ کے ساتھ تجارت کو فروغ دینے کے لیے بنایا گیا تھا۔ لاک نے قی کا لونی کیرو لینا کے لیے ایک آئین مرتب کرنے میں مدد دی۔ اس دستاویز کے تحت تمام آبادکاروں کو اپنے عقیدے پر عمل کرنے کی اجازت تھی جبکہ ملکوں کا داخلہ منوع تھا۔

بعد کے عشروں میں لاک نجی مطالعہ میں مصروف رہا اور فلسفیات و سائنسی مسائل پر دوستوں کے ساتھ بحث مبارکہ کرنے لگا۔ 1668ء میں وہ پانچ سال قبل قائم ہونے والی "رائل سوسائٹی" کا رکن بننا۔ 1675ء میں ایشلے کی دربار میں غیر مقبولیت کے بعد وہ فرانس گیا اور وہ برس بعد واپس آیا۔ لیکن روم کی تھوک ازم اور انگلش دربار کی مخالفتوں کے باعث اسے وہاں حالات خراب معلوم ہوئے۔ 1683ء سے 1688ء تک کا عرصہ اس نے ہالینڈ میں گزارا۔ 1688ء کے "شاندار انقلاب" اور پوئیٹنٹ ازم کی کچھ حد تک بحالی کے بعد وہ ایک مرتبہ پھر واپس انگلینڈ آیا۔ نئے بادشاہ ولیم سوم نے اسے "بورڈ آف ٹریڈ" میں نامزد کیا (1696ء) 1700ء میں خرابی صحت کے باعث اس نے استعفی دیا اور 4 برس بعد دنیا سے رخصت ہوا۔ لاک کی زندگی کا آخری دور اپنی تصنیفات کی اشاعت کرتے ہوئے گزر لے "بردباری کے متعلق ایک خط" (1689ء) بلانا م شائع ہوا۔ 1660-61ء میں بھی اس نے اس موضوع پر دو تحریریں لکھیں (1667ء) جو حیرت انگیز طور پر رجحت پسندانہ ہیں۔ اس کی مشہور تصنیف "انسانی تفہیم" کے بارے میں مقالہ "دسمبر 1689ء میں پہلی بار شائع ہوئی۔

جان لاک کی کتابوں اور زندگی دنوں میں وہ عقل و دانش نظر آتی ہے جو اس کی شہرت کا باعث بنتی۔ وہ اس حوالے سے نہایت مشکل تھا کہ کوئی مفکر صرف منطق کے ذریعہ ہی کائنات کی تفہیم حاصل کر سکتا ہے۔ ذیکار ثکامداح ہونے کے باعث وہ اپنے اندر موجود اس فکر انگیز روح سے خوفزدہ تھا۔ اس لحاظ سے اس نے مابعد الطیعیات کو مسترد کیا۔ دنیا کے بارے میں علم صرف تجربے اور تجربے پر غور و فکر کے ذریعہ ہی حاصل کیا جاسکتا ہے۔ اور یہ علم Boyle 'Sydenham' کریٹیان ہائی گز اور نیوٹن کے تو سط سے مل سکتا تھا۔ وہ حقیقی فلسفی اور سائنس دان تھے جنہوں نے علم کو فروغ دیا۔ لاک نے یہ علم حاصل ہونے کے طریقے کی تفہیم کو اپنا مقصد بنایا۔ "انسانی علم کی حقیقت، قطعیت اور حد کیا تھی؟"

جہاں تک حقیقت کا معاملہ ہے تو جواب بہت سادہ تھا۔ دنیا کے علم کا آغاز صی

ادراک کے ساتھ ہوا اور علم ذات کا منع "غور و فکر" ہے۔ اس کا آغاز عمومی اصولوں کے خلیق علم سے نہیں ہوا تھا۔ سترھویں صدی میں خلیق علم کے حوالے سے کافی مہم بحث زوروں پر تھی۔ لاک نے اپنے مقالے کے حصہ اول میں اس بحث کی بے قعیتی کو آشکار کیا۔ وہ دکھاتا ہے کہ تمام خیالات کا آخذہ حیثیت اور تفکر میں ہے۔ علم اور معلوم پر غور و فکر (اگر اس کی صراحت کی گئی ہوتی) بلاشبہ اُسے علیین دشوار یوں سے دوچار کر دیتا۔

لاک کے خیال میں کچھ تصورات ذہن سے باہر نہیں بلکہ داخلی ہوتے ہیں۔ اس نے "انسانی ذہن کی تفہیم" کے حصہ دوم میں ان تصورات کی درجہ بندی کرنا ضروری سمجھا اور یوں تجربی تفہیات کی بنیاد رکھی۔ وہ کہتا ہے کہ انسان اپنے وجود کا ایک وجود اپنی علم رکھتا ہے؛ کہ انسان کا وجود مادی اور غیر مادی جو ہر کے طور پر ہے۔ لیکن وہ اس نظریے کو واضح انداز میں بیان نہیں کرتا اور ایک موقع پر اس نظریے کے ساتھ بھی دل بہلاتا ہے کہ انسان محض ایک مادی جو ہر ہے جس میں خدا نے سوچتے کی اضافی طاقت شامل کر دی۔ تاہم لاک کی سب سے بڑی حصہ داری اُس کا شخصی شناخت کا بیان ہے۔ وہ شناخت کی مختلف اقسام کے درمیان تمیز کرنے کے بعد کہتا ہے کہ شخصی شناخت کا دار و مدار شعور ذات پر ہے (یعنی میں شخص ہوں جس نے 20 سال قبل فلاں کام کیا تھا کیونکہ میں اس کام کو انجام دینے کے متعلق یاد رکھ سکتا ہوں)۔

یا سی فلسفہ پر لاک کی اہم ترین تصنیف کا عنوان "حکومت کے بارے میں دو مقالے" ہے۔ پہلے مقالے میں اس سے مر رابرٹ فلمر کی "Patriarcha" کو مسترد کیا۔ رابرٹ فلمر نے یہ کتاب سترھویں صدی کے وسط میں لکھی تھی اور اس میں باوشاہوں کے الہی حق کا دفاع کیا تھا۔ دوسرا مقالے میں اس نے حکومت کے نظریہ مطلق العنانیت کو تردید و تقادیر کا نشانہ بنایا۔ لاک کی نظر میں حکومت ایک امانت ہے اور عوایی فلاج کو محفوظ بنانے میں ناکام ہونے والا حکمران اس میں خیانت کا مرکب ہوتا ہے۔ یوں کہہ لیں کہ حکمران کی حاکیت مطلق کی بجائے مشروط ہے۔ سول معاشرے میں داخل ہونے پر فرد کے تمام حقوق چھن نہیں جاتے بلکہ وہ صرف اپنے ساتھی انسان کے بارے میں فیصلہ کرنے اور انہیں سزا دینے کے واحد حق سے ہی دست بردار ہوتا ہے۔ وہ قانون فطرت کے عطا کردہ اس حق سے دست بردار

## فلسفیوں کا انسانیکلوبیڈیا

ہو کر اسے عوام کے سپرد کر دیتا ہے؛ وہ خود ہی خود کو سول قانون کا تابع بناتا اور رضا کار از تابع داری میں اپنی آزادی پاتا ہے۔

علم کی اعلیٰ ترقائقتوں پر لاک کا ایمان اُسے بجا طور پر عہد روش خیالی کا اولین قلقی بناتا ہے۔ وسیع تر مفہوم میں اُس نے ایک ایسی فکری روایت قائم کی جو تین صد یوں پر محیط ہے۔۔۔ برطانوی تحریکیت اور امریکی نتا جیت کی صورت میں۔





## 49- گوٹ فراہیڈ وہلم لیپنر

پیدائش: 1646 عیسوی

وفات: 1716 عیسوی

ملک: جرمنی

اہم کام: "مونیڈ الوجی"

جرمن فلسفی، ریاضی دان اور بیاست کار گوٹ فراہیڈ وہلم لیپنر کو ستھویں صدی کے اعلیٰ ترین اذہان میں شمار کیا جاتا ہے۔ وہ لینگر میں پیدا ہوا اور لینگر، جینا اور آلت ڈورف یونیورسٹیوں میں تعلیم پائی۔ 1666ء میں اسے قانون میں ڈاکٹریٹ ڈگری ملی۔ تب سے ہی اس نے میز کے آرک بشپ جوہان فلپ کی ملازمت اختیار کی اور قانونی، سیاسی و سفارتی عہدوں پر کام کرتا رہا۔ 1673ء میں فلپ کی حکومت ختم ہونے پر وہ پیرس گیا اور تین سال تک دہیں رہا۔ اس نے اس دوران ایمسٹرڈیم اور لندن کا دورہ کیا اور ریاضی، سائنس و فلسفہ کا مطالعہ کرتا رہا۔ 1676ء میں وہ پانوور دربار کا لائبریرین اور پرائیوی قونصل مقرر ہوا۔ اپنی

موت یعنی چالیس برس تک وہ بر و نزدیک کے ڈیوک اور ہانور کے الیکٹر اور پھر بر طانیہ والے گیڈز کے بادشاہ جارج اول کی طازمت کرتا رہا۔ وہ اپنے ہم عصر وہی کی نظر میں ایک ہر فن مولا شخص تھا۔ اس کی تحریریں ریاضی اور فلسفے کے علاوہ دینیات، قانون، سفارت کاری، سیاست، تاریخ اور طبیعتیات جیسے مضامین کا بھی احاطہ کرتی ہیں۔ یہاں لیپنر صرف ایک فلسفی کی حیثیت میں زیر بحث آئے گا۔

لیپنر کی اہم تصانیف میں ”لبرٹی آف مین“ (1710ء) ” Monadology“ (1714ء) ”New Essays Concerning Human Understanding“ (1703ء) شامل ہیں۔

مطلق لیپنر نے سوال کیا کہ سچائی کیا ہے؟ بحث کرنے پر عیاں ہوتا ہے کہ سچائی کے متعلق ہمارا تصور بحیثیت مجموعی حقیقت کے متعلق ہمارے تصور پر اہم اثرات مرتب کرتا ہے۔ عام فہم انداز میں ہم کہہ سکتے ہیں کہ کوئی قضیہ اس وقت درست ہے جب وہ دنیا کی متعلقہ صورت حال پر پورا اترتا ہو۔ چنانچہ ”آسان سرمنی ہے“ صرف اس صورت میں درست ہوگا اگر یہ جملہ ادا کیے جانے کے وقت دنیا میں جسے ہم آسان کہتے ہیں، اس کا رنگ سرمنی کھلانے والے رنگ جیسا ہو۔ تاہم اس طرح ہم دنیا اور زبان کے تعلق کے بارے میں مسائل کا شکار ہو جاتے ہیں۔ لیپنر کہتا ہے کہ ہم کم از کم ایک لمحے کے لیے اس سب کو بائی پاس کر سکتے ہیں۔ سچائی مخصوص ایک قضیہ ہے جس میں ایک موضوع کا ادعا (Predicate) شامل ہوتا ہے۔ ادعا وہ ہے جس کا دعویٰ کیا جائے، موضوع وہ ہے جس کے متعلق دعویٰ کیا جائے۔ چنانچہ لیپنر کے خیال میں تمام درست قضیوں کو اس طرح بیان کیا جا سکتا ہے۔ ”موضوع ادعا ہے۔“

سپیوزا کی طرح لیپنر بھی مادرائے استدلال خیالات کو فلسفیان مسائل میں سے خارج کرنے کا خواہش مند تھا اور سپیوزا کی تھی طرح مابعد الطبیعتیات کی بیانات کے طور پر مطلق کی اہمیت پر یقین رکھتا تھا۔ لیکن اس میں اتنی ہست نہیں تھی کہ عوامی اعتقادات کے خلاف لڑتا۔ نتیجتاً اس نے ایک فلسفہ عام لوگوں کے استعمال اور دوسرا اپنی ذاتی تسلیم کے لیے تراشنا۔ اول الذ کر سپیوزا کی مخالفت اور موئخر الذ کر سپیوزا سے موافقت پر تھی تھا۔

تجربے کی دنیا کے بارے میں تجربے نے لیپنر کو ڈیکارٹ اور سپیوزا کے اس نظریہ کا

حایی بنا دیا کہ ”زمان“ (time) حقیقت مطلق کا وصف نہیں ہے۔ اس نظریے کی وجہ جو ہر کو اساسی تسلیم کر لیتا تھا۔۔۔ ایسا نقطہ نظر جو تبدیلی کی حقیقت سے میں نہیں کھاتا۔ ڈیکارٹ اور سپیوز ا دونوں نے ”توسع“ اور ”فلر“ کو حقیقت کے اوصاف بتایا۔ لیپنر کے خیال میں توسع قابل تقسیم ہونے کی وجہ سے جو ہر سے منسوب نہیں کی جاسکتی، کیونکہ جو ہر قابل تقسیم نہیں۔ نتیجتاً اس نے مادے کی حقیقت ماننے سے انکار کیا اور کہا کہ جو ہرنا قابل تقسیم توسع ہے۔ لیکن توسع یا خلا (Space) کم از کم ایک قابل توضیح مظہر ضرور ہے۔ چنانچہ توسع کو منشکل کرنے والے متعدد جواہر کا نظام موجود ہونا لازمی ہے۔ سپیوز ا کے واحد جو ہر کی جگہ لیپنر نے جواہر کی ایک لامحدود تعداد تسلیم کی اور انہیں *monads* کا نام دیا۔ فلسفے میں اس اصطلاح سے ناقابل تقسیم اکائی مرادی جاتی ہے۔

لیپنر کے مطابق ”monads“ مادی ایٹم نہیں ہیں، کیونکہ مؤخر الذکر مادی حیثیت رکھتے ہیں۔ نہیں *monads* کوئی ریاضیاتی نقطے ہیں کیونکہ وہ مقام (پوزیشن) کے حال ہیں۔ وہ حقیقت لیپنر نے *monads* کو بطور ارواح تصور کیا۔ یہ جو ہر کی توسع تسلیم کرنے سے انکار کا منطقی نتیجہ تھا۔ چنانچہ لیپنر کے ہاتھوں جدید فلسفے کو موضوعی رجحان ملا جسے سپیوز اچھے چھوڑ آیا تھا۔

لیپنر کا فعالیت (Activity) کو *monads* کا جو ہر قرار دینا قادر تی بات تھی۔ وہ یہ بھی یقین رکھتا تھا کہ فطرت کبھی چھالاگ ٹھیں لگاتی، بلکہ قانون تسلیم کی پابند ہے یا مسلسل ترقی کے عمل میں رہتی ہے۔ چنانچہ ”سادہ“ *monads* اور اذہان کے درمیان نظام مراتب تسلیل دیے ہوئے ہیں۔ اول الذکر (یعنی ”سادہ“ ”مونیڈز“) سب سے نچلے درجے پر ہونے کے ناتے غیر شوری ڈھنی حالتیں ہیں۔ بلکہ لیپنر کے بقول سادہ ”مونیڈز“ ہی مادے کو تسلیل دیتے ہیں۔ تاہم اذہان کا نات کے متعلق شفاف اور واضح تصور کے باعث دیگر ”مونیڈز“ سے برتر ہیں اور خود آگئی اُن کا امتیازی وصف ہے۔

لیپنر کا کہنا تھا کہ ”مونیڈز“ اس لیے کا نات کا شفاف عکس پیش نہیں کرتے کہ کا نات اُن پر عمل کرتی ہے بلکہ اس کی وجہ یہ ہے کہ خدا نے ”مونیڈز“ کو اس طرح بنایا ہے کہ ایک اور دوسرے ”مونیڈز“ میں ہونے والی تبدیلیاں کامل طور پر ہم آہنگ ہوتی ہیں۔ لیکن وہ خدا کے وجود

کے متعلق استدال کرتے ہوئے مجھن اس "تاقم شدہ ہم آہنگی" پر ہی انحصار نہیں کرتا۔ اس کی علمیاتی دلیل اپنی روایتی صورت میں اس مفروضے پر مبنی تھی کہ خدا کامل ترین ہستی ہے۔ چنانچہ اگر کہا جائے کہ وہ "وجود" نہیں رکھتا تو وہ کامل ترین ہستی نہیں ہو گا۔ لیہنے اس مسئلے کو حل کرنے کے لیے خدا کی موجودگی کا "امکان" ثابت کرنے کی ضرورت محسوس کی۔ لہذا وہ دلیل دیتا ہے کہ کاملیت ایک "سادہ خوبی" ہے جو ثابت اور مطلق ہے اور کسی حدود کے بغیر خود کو ظاہر کرتی ہے۔ چنانچہ تمام کاملیتوں کو مجموعی طور پر خدا سے منسوب کیا جاسکتا ہے۔ لیکن یہ دلیل لیہنے کے اس عمومی یقین کا مجھن ایک اظہار تھی کہ کسی بھی ایسی چیز کو موجود یا "واقعی" نہیں کہا جاسکتا جو منطقی لحاظ سے ممکن نہ ہو۔

"مونیڈ الوجی" اور "تھیوڈا اسی" میں لیہنے کا فلسفہ دو منطقی اصولوں پر مبنی تھا۔۔۔ قانون تضاد اور قانون موزوں استدال کو ایک دوسرے سے میتھ کیا گیا۔ اول الذکر پر مبنی تمام قیسے یقیناً "لازمی" ہیں۔ لیکن وجود پر زور دینے والے یعنی امور حقیقت سے متعلقہ تمام قیسے حقیقت پر مبنی اور ناگہانی ہیں۔ کائنات کی ہر شے اور بحیثیت مجموعی خود کائنات کا بھی موجود نہ ہونا منطقی اعتبار سے ممکن ہے۔ یقیناً کائنات ہمیشہ سے موجود ہے، لیکن اس میں اپنی موجودگی کی کوئی دلیل شامل نہیں۔ چنانچہ کائنات سے باہر اس کے وجود کی کوئی موزوں منطق ضرور موجود ہو گی، جو خدا کے سوا اور کوئی نہیں ہو سکتا۔

لیہنے پر بحیثیت ریاضی دال ان اخبار ہویں صدی کی یورپی سائنس پر گہرا اثر ڈالا۔ تاہم انجینئر اور منطق پرست کے طور پر اس کی خدمات کو جلد ہی بھلا دیا گیا۔ اس کی مابعدالطیبیات نے منطق مابعدالطیبیات کا کارتبی (Cartesian) طریقہ کار بحال کیا اور مسائل و نکتہ ہائے نظر کا ایک مجموعہ چھوڑا جس نے اخبار ہویں صدی کے فلسفے کو گہرا ای میں متاثر کیا۔ سب سے بڑھ کر یہ کہ لیہنے کے فلسفے کے بغیر شاید کائنات بھی پیدا نہ ہوتا۔ کائنات نے اپنے عظیم پیش رو کے ساتھ شاہزاد نادر ہی اتفاق کیا، لیکن لیہنے کے نظریات اس کے لیے پہلی بیڑھی ضرور ثابت ہوئے۔ 20 ویں صدی میں انگلکوارم کیکی "حکیلی" فلسفیوں نے لیہنے کو اپنایا۔ ہیئتگر کے ہاں بھی اس کے اثرات واضح ہیں۔





## 50- جارج برکلے

پیدائش: 12 مارچ 1685 عیسوی

وفات: 14 جنوری 1753 عیسوی

ملک: آرلینڈ

اہم کام: ”انسانی علم کے اصول“

آرٹش فلسفی اور کلیسیائی آدمی جارج برکلے کو عینیت (Idealism) کے جدید مکتبہ فلکر کا بانی قرار دیا جاتا ہے۔ اس نے کہا کہ مادے کوہ ہن سے الگ موجود تصور نہیں کیا جاسکتا؛ کہ حیاتی مظاہر کی صرف ایک دیوتا کو فرض کر کے ہی وضاحت کی جاسکتی ہے۔۔۔ ایسا دیوتا یا معبود جو انسانی ہن میں متواتر تفہیم کی الہیت پیدا کرتا رہتا ہے۔

برکلے 12 مارچ 1685ء کو آرلینڈ کی Kilkenny کاؤنٹی میں پیدا ہوا۔ ٹریننگ کالج ڈبلن سے تعلیم حاصل کی جہاں 1707ء میں ایک فیلو بننا۔ 1710ء میں اس نے ”انسانی علم کے اصول“، نامی مقالہ شائع کیا۔ لوگوں کو اپنی تھیوبری کا مقابل کرنے میں ناکام ہونے پر اس نے

مقالے کا ایک نسبتاً زیادہ عمومی ورثان ”ہائکا اس اور فلاؤنس کے درمیان تین مکالمات“ (1713ء) جاری کیا۔ ہم عصروں نے ان دونوں کو ہی احتمانہ قرار دیا۔ دریں اثناء وہ اشکلیں کھلیسا (آرٹلینڈ) میں ڈیکون نامزد ہو گیا اور ایک کلیسا ای آدمی کے طور پر تیزی سے اہمیت حاصل کرنے لگا۔ 1728ء میں وہ برمودا میں ایک مشری قائم کرنے کی غرض سے امریکہ گیا۔ 1732ء میں اپنا منصوبہ ترک کر دینے کے باوجود برکلے نے امریکہ میں اعلیٰ تعلیم پر گھبرا لیا۔ اثر ڈالا اور Yale کو لبیا یونیورسٹیوں کے علاوہ متعدد سکولوں کو ترقی دینے میں ہاتھ بٹایا۔

1734ء میں وہ Cloyne کا بیش بن اور 14 جنوری 1753ء کو وفات پائی۔

برکلے کی فلسفیانہ تھیوری تشكیلیت اور ملحدیت کے جواب میں تشكیل پذیر ہوئی۔ اس نے کہا کہ تشكیلیت اس وقت پیدا ہوتی ہے جب تجربے یا احساسات کو چیزوں سے الگ کر دیا جائے۔ ایک مرتبہ ایسا ہو جانے پر تصورات کے سوا کسی بھی اور ذریعے سے چیزوں کے متعلق جاننا ممکن نہیں رہتا۔ اس مشکل پر قابو پانے کے لیے آپ کو یہ تسلیم کرنا لازمی ہے کہ قابل ادراک چیز کا ”جو ہر“ (being) اس کے ادراک کردہ جو ہر میں ہی ہے۔ ہر ادراک کی گئی چیز حقیقی ہے اور صرف ادراک کی جا سکتے والی چیزیں ہی وجود رکھتی ہیں۔ لیکن کیا چیزیں صرف ادراک کیے جانے پر ہی موجود ہوتی ہیں؟ اس سوال کے جواب میں اس نے کہا کہ چیزیں ذہن میں تصورات کے طور پر وجود رکھتی ہیں۔ تاہم وہ اصرار کرتا ہے کہ چیزیں انسانی ذہن اور ادراک سے باہر وجود رکھتی ہیں کیونکہ لوگ اپنے ذہن میں موجود تصورات پر کششوں نہیں رکھتے۔ چنانچہ لازماً کوئی ایسا ذہن ایک لامدد و ہر جگہ موجود روح یعنی علیم و خبیر خدا موجود ہے جس میں تمام تصورات وجود رکھتے ہیں۔

برکلے کا مشہور اصول ہے: ”قابل ادراک ہونا ہی ہونا ہے۔“ وہ ایک عینیت پسند تھا۔ اس نے کہا کہ عام اشیاء مخصوص تصورات کا مجموعہ ہیں جن کا ذہن پر انحصار ہے۔ برکلے ایک غیر مادیت پسند تھا۔ اس نے کہا کہ کوئی مادی جو ہر موجود نہیں: صرف مدد و ذہنی جواہر اور ایک غیر مدد و ذہن یعنی خدا وجود رکھتا ہے۔

برکلے کے مطابق ”تصورات“ (محسوسات) مجہول ہیں۔ ان کا ادراک ایک غیر مادی جو ہر یعنی روح کے ذریعہ ہوتا ہے جو فعال اور تصورات پیدا کرنے کی اہل ہے۔ فلسفہ

خودی (Solipsism) سے گریز کرنے کی کوشش میں اُس نے روحانی جوہروں کی کثرت کو تسلیم کیا اور اس کے علاوہ کائناتی ذہن "خدا" کو بھی موجود قرار دیا۔ وہ کہتا ہے کہ تصورات قوائی طور پر (Potentially) صرف خدا کے ذہن میں لیکن واقعی طور پر انسانی ذہن میں ہوتے ہیں۔ بعد میں اُس نے نو فلسفوں سے ملتا جلا معرفتی عینیت پسندی والا نقطہ نظر اختیار کر لیا اور خدا کے ذہن میں تصورات کی ازی م موجودگی کا قائل ہو گیا۔ الحاد پرستی اور مادیت پسندی کو مسترد کرنے کی کوشش میں اُس نے اس نظریے سے انکار کیا کہ مادہ داعلی تضادات سے لبریز اور علم کی جستجو میں بے کار ہے۔ مادے پر تقدیم کی بنیاد عینیت پر ستانہ اسیست (Nominalism) پر تھی۔ برکلے نے لاک کا بنیادی اور ثانوی اوصاف کا نظریہ مسترد کیا اور کہا کہ تمام اوصاف موضوعی ہیں۔ دنیا کا بحیثیت بھوگی اور اس کرنے میں سائنس کی الہیت سے انکار کرتے ہوئے اُس نے سائنس دان کے کام کو فطرت کے مصف کی زبان کو سمجھنے کی کوشش قرار دیا۔ اُس نے انہی بنیادوں پر نیوٹن کے نظریہ مطلق مکان (Space) کو مسترد کیا اور نظریہ کشش ثقل کو تقدیم کا نشانہ بنایا، کیونکہ وہ صرف روحانی جوہر کو فعال سمجھتا ہے۔

برکلے کے فلسفہ کو درحقیقت کسی بھی دور کے فیشن کے مطابق نئی صورت دی جا سکتی ہے۔ آسٹریا میں ماہر طبیعت اور فلسفی ارنست ماج سے شروع ہونے اور آئن شائ恩 تک پہنچنے والی جدید سائنس نے خود ثابت کیا کہ وہ احمد نہیں تھا۔ اُسے احمد سمجھنے والوں نے شاید اس اقتباس پر توجہ نہیں دی: "واحد چیز جس کے وجود سے ہم انکار کرتے ہیں--- مادہ یا عارضی نوعیت کا جوہر ہے--- اگر کوئی یہ سمجھے کہ یہ بات چیزوں کی حقیقت سے توجہ ہٹا دیتی ہے تو وہ ہافم ہے--- ہم فطرت میں کسی ایک چیز سے بھی محروم نہیں ہیں۔" لہذا برکلے کے کہنے کا مقصد تھا کہ ہم حقیقت میں محسوس کرتے دیکھتے سننے درستہ اور خوشی مانتے نہیں ہیں۔

برکلے کا فلسفہ کافی مشہور ہو گیا تھا، لیکن انگلینڈ میں چند ایک افراد نے ہی اُس دور میں اسے سمجھیگی سے لیا۔ بنیادی طور پر یہ اُس وقت کے غالب سائنسی نقطہ نظر کے خلاف روکی تھا۔ تعلیم یافتہ لوگوں کی اکثریت کا نقطہ نظر تھا کہ دنیا ایسیوں پر مشتمل ہے جنہیں خدا نے مشینی انداز میں چلایا۔ مادے کی "بنیادی" خصوصیات اس کا وزن، شکل اور حرکت تھیں اور یہ مادے میں خلقتی طور پر موجود تھیں۔ ثانوی خصوصیات یعنی ذائقہ، رنگ وغیرہ کا تعلق مادے کے

بجائے ہمارے اپنے ساتھ تھا۔

فرانسیسی روشن خیالی کے ارکان مثلاً ولٹیر نے لاک کے نظریات کو غیر تقدیمی انداز میں اخذ کر لیا۔ برکلے نے فہم عامہ کی بنیادوں پر ان کے خلاف حملہ کیا۔ درحقیقت برکلے نے چیزوں کے حقیقی اور قابل روض میں اختلاف کا مسئلہ حل کرنے کے لیے چیزوں کے وجود کو ہی ماننے سے انکار کر دیا۔ اُس نے کہا، ”پہلے ہم نے گراؤڑائی اور پھر کچھ نظر نہ آنے کی شکایت کرنے لگے۔“ اُس نے محض یہ سوال اٹھایا تھا کہ کیا کائنات اور اُس کی تمام چیزیں ایک ذہن کے بغیر موجود ہو سکتی ہیں؟ وہ اس سوال کو منطقی انجام تک لے گیا۔ دراصل برکلے کہہ رہا تھا کہ قابل اور اک ہونا ہی موجود ہونا ہے۔

انیسویں صدی کے بعد سے برکلے کے فلسفہ کو دوبارہ زندہ کرنے کی متعدد کوششیں ہوئیں اور متعدد عینیت پسند مکتبہ ہائے فکر نے اُس سے تصورات مستعار یہی مثلاً نتائجیت کے حامیوں نے۔





## 51- ولٹیر

پیدائش: 21 نومبر 1694 عیسوی

وفات: 30 مئی 1778 عیسوی

ملک: فرانس

اہم کام: "کاندید"

فرانسی مصنف اور فلسفی ولٹیر کا اصل نام فرانسوز ماری Arouet تھا۔ وہ روشن خیالی کے سرکردہ فلسفیوں میں شامل ہے۔ وہ 21 نومبر 1694ء کو ایک نوڑی کے گھر پیدا ہوا اور کالج لوکس لا گراندے میں یوسویوں کے پاس تعلیم حاصل کی۔

ولٹیر نے بہت شروع میں ہی ادب کو بطور کیمیر اپنالیا۔ وہ ارشٹوکر یکٹ حلقوں میں سرگرم ہوا اور جلد ہی چیرس کے سیلووں میں اپنی ذہانت اور بزلہ بخی کی وجہ سے شہرت حاصل کر لی۔ متعدد تحریروں، اور بالخصوص فرانسی میں اپنی ذہانت اور بزلہ بخی کی وجہ سے شہرت حاصل کر لی۔ متعدد تحریروں، اور بالخصوص فرانسی میں اپنی ذہانت اور بزلہ بخی کی وجہ سے شہرت حاصل کر لی۔

اپنی پہلی تریجذی "ایپے" کمل کی (جس کی بنیاد قدیم یونانی ڈرامہ نگار سوفیلیز کے "Oedipus Tyrannus" پر تھی) اور فرانس کے ہنری چشم پر ایک رزمیہ نظم لکھنا شروع کی۔ "ایپے" کو پہلی بار تھیز فرانسوز میں 1718ء میں پیش کیا گیا اور بہت مقبول ہوا۔ ولٹیز نے اپنی پہلی فلسفیانہ نظم "For and Against" میں اپنے عیسائیت خالق نظریات اور استدلالیت پسند توحیدی ملک دونوں کا فتح انداز میں اظہار کیا۔

ایک ممتاز فرانسی مگر اپنے کے ساتھ جگہے کے نتیجے میں ولٹیز کو دوسری بار باستیلے میں قید کا شاپری۔ دو ہفتے بعد اسے اس وعدے پر رہا کیا گیا کہ وہ فرانس چھوڑ کر انگلینڈ چلا جائے گا۔ اس نے دو سال لندن میں گزارے۔ اس دوران انگلش زبان میں مہارت حاصل کی اور برطانوی قارئین کو اپنی "Poem of the League" کے لیے تیار کرنے کی غرض سے انگریزی میں دو شاندار مضمون لکھے: ایک رزمیہ شاعری اور دوسرے فرانس میں سول جنگوں کی تاریخ پر۔ فرانس کی کیتوولک امراء شاہی حکومت نے "Poem of the League" کا اضافہ شدہ ایڈیشن کئی برس تک شائع نہ ہونے دیا، لیکن یہ کتاب "The Henriad" کے نئے عنوان سے شائع ہوئی۔ آخرا کار حکومت نے 1728ء میں نظم کی اشاعت کی اجازت دے دی۔ نہ ہی بردباری کے دفاع میں اس تصنیف کو غیر متوقع اور غیر معمولی مقبولیت حاصل ہوئی۔ نہ صرف ولٹیز کے وطن فرانس بلکہ یورپ بھر کے قارئین نے اسے بہت پسند کیا۔

ولٹیز 1728ء میں واپس فرانس آیا۔ آئندہ چار برس کے دوران وہ پیرس میں مقیم رہا اور اپنا زیادہ تر وقت ادبی سرگرمیوں میں گزارا۔ اس دور کی اہم تصنیف "دی فلاسفہ کلیئر" (1734ء) تھی۔ اس کتاب میں فرانس کے سیاسی اور کلیسا تی اداروں پر دار کیا گیا اور جلد ہی ولٹیز نے خود کو حکام کے ساتھ تنازع میں کی حالت میں پایا۔ اسے ایک بار پھر پیرس چھوڑنا پڑا۔ اس نے لورین کی خود مختاری چھی میں پناہ لی۔

ڈپی (Chateau de Cirey) میں مارکوئز ڈو چیٹ لیٹ (Chatelet) کے ساتھ دوستی کا دور شدید ادبی فعالیت سے بھر پور تھا۔ اس نے متعدد راموں کے علاوہ "Elements of the Philosophy of Newton"، طنزی اور بلکل چھکل نظمیں بھی لکھیں۔

Cirey میں ولٹیز کا قیام متواتر نہیں رہا۔ وہ اکثر پیرس اور روئیلز جاتا جہاں لوئی XV کی مشہور محبوبہ مارکوئس ڈی پومپاؤور کے اثرات کی بدولت وہ دربار میں ایک پسندیدہ شخص

بن گیا۔ وہ فرانس میں تعینات کیا گیا اولین تاریخ نگار تھا۔ آخر کار 1746ء میں وہ فرانسیسی اکیڈمی میں منتخب ہوا۔ اُس کی "Poem de Fontenoy" (جس میں آسٹریا کی جائشی کی جنگ کے دوران ایک لڑائی میں انگریزوں پر فرانسیسیوں کی ایک فتح کے متعلق بتایا گیا) اور "Le triomphe de Trojan" کے دربار کے ساتھ تعلق کا نتیجہ تھا۔

1749ء میں ماڈام ڈو چلیپیٹ کی وفات کے بعد آخ کار دو ولٹیر نے پروشیا کے فریڈرک دوم کی دعوت پر پروشیا کی دربار میں مستقل طور پر رہنا قبول کر لیا۔ وہ 1750ء میں برلن گیا لیکن دو سال سے زائد عرصہ وہاں نہ رہا کیونکہ اُس کی بزلہ سخی نے پادشاہ کو طش دلا دیا تھا۔ برلن میں ہی اُس نے لوئی XIV کے دور حکومت (1638ء تا 1715ء) پر ایک تاریخی مقالہ مکمل کیا۔

ولٹیر نے کچھ برس تک خانہ بدوشی کی زندگی گزار دی، لیکن انجام کار 1758ء میں کو مسکن بنالیا جہاں اپنی زندگی کے بیچے 20 برس گزارے۔ برلن سے واپسی اور فرنے میں قیام کے درمیانی عرصے میں اُس نے "اقوام کی عادات و اطوار اور تاریخ پر مضمون" (1756ء) لکھا۔ انسانی ترقی پر اس مطالعاتی تحریر میں وہ مافوق الفطرت پسندی کی توثیق اور مذہب و مذہبی طبقے کی تردید کرتا ہے، البتہ واحد خدا پر اپنا ایمان بھی واضح کر دیا۔

فرنے میں مقیم ہونے کے بعد ولٹیر نے متعدد فلسفیانہ نظریں اور کئی بھجویہ اور فلسفیانہ ناول لکھے: "شلا کاندید" (1759ء)۔ اپنے نئے مسکن میں خود کو محفوظ محسوس کرتے ہوئے ولٹیر نے سینکڑوں بھجویہ و فنریہ اشعار لکھے۔ ایذا دہی سے خوف زدہ لوگوں کو ولٹیر کی صورت میں ایک فتح دلیل اور زبردست محااظلیں گیا۔ اُس نے عیمائیت کی جگہ وحدائیت کو دی جو ایک خالصتاً منطقی مذہب تھا۔ "کاندید" میں وہ دنیا میں شر کے مسئلے کا تجزیہ کرتا ہے۔ یہ ناول مذہب کے نام پر دنیا میں پیدا کردہ مصائب کا عکاس ہے۔ وہ 30 مئی 1778ء کو بیرس میں فوت ہو گیا۔

ولٹیر نے ڈیس دیدرو کو اسی لیکو پیڈیا مرتب کرنے میں مدد دی۔ وہ ایک توحید پرست تھا اور اُس کے نظریہ دنیا میں تضاد پایا جاتا ہے۔ شیوئی ملینکس اور فریسکس کا حامی ہونے کے باوجود اُس نے خدا کا وجود بطور "از لی محک" تسلیم کیا۔ فطرت کی حرکت از لی قوانین پر عمل پڑا ہے لیکن خدا کو اس حرکت سے الگ نہیں کیا جاسکتا؛ اُس کا خدا کوئی خصوصی جو ہر نہیں بلکہ خود فطرت میں طلقی طور پر موجود اصولی حرکت ہے۔ درحقیقت ولٹیر نے خدا کو فطرت کے ساتھ شاخت کیا۔ اُس نے ثنا بیت (Dualism) پر تقدیم کی اور روح کو ایک خصوصی قسم کا جو ہر مانے

کے قصور کو مسٹر دیکیا۔ اُس کے مطابق شور مادے کی ایک خاصیت ہے جو صرف زندہ اجسام میں خلقی ہے، البتہ اس درست قضیے کو ثابت کرنے کے لیے اُس نے یہ الہیاتی دلیل دی کہ خدا نے مادے کو سوچنے کی صلاحیت سے متصف کیا۔

ولٹیز سترھویں صدی کی الہیاتی مابعد العصیات کے عکس فطرت کی سائنسی بنیادوں پر تئیش و تحقیق پر اصرار کرتا ہے۔ روح اور خلقی خیالات کی کاریخی تعلیمات کو مسٹر د کرتے ہوئے اُس نے مشاہدے اور تجربے کو علم کا منع قرار دیا اور لاک والی مادیت کا پر چار کیا۔ سیکھنے یا تعلیم کا مقصد معرفتی علت (میہیت) یا (Causality) کا مطالعہ کرنا تھا۔ ساتھ ہی ساتھ اُس نے ”مطلق علتوں“ کے وجود کو بھی مانا اور کہا کہ تجربہ ”اعلیٰ ترین استدلال“ اور کائنات کے ”معمار“ کے مکان و جو دی جاتی اشارہ کرتا ہے۔

ولٹیز کے سماجی سیاسی خیالات واضح طور پر جا گیر داری مخالف تھے۔ وہ جا گیر داری کے خلاف لڑا، قانون کی نظروں میں سب کے برادر ہونے کا پر چار کیا اور جانیداد پر نیکس لگاتے آزادی اظہار وغیرہ کا مطالبہ کیا۔ لیکن اُس نے تجھی ملکیت پر تئیش کو اس بنیاد پر مسٹر د کیا کہ معاشرے کا امیر اور غریب کے درمیان منقسم رہنا ناگزیر ہے۔ اُس کے مطابق ریاست کی موزوں ترین صورت ایک آئینی امراء شاہی تھی جس کا حکمران روش خیال ہونا ضروری تھا۔ اپنی زندگی کے آخری برسوں میں وہ جمہوریہ کو ریاست کی بہترین صورت خیال کرنے لگا۔

اپنی تاریخی تحریروں میں ولٹیز نے معاشرے کے ارتقاء کے بارے میں باسلی اور سیکھی نقطہ نگاہ کو تئیش کا نشانہ بنایا اور انسانی تاریخ کی ایک تصویر پیش کی۔ ”فلسفہ تاریخ“ (یہ اصطلاح اُسی کی ایجاد ہے) کی بنیاد اس تصور پر ہے کہ معاشرہ منشائے ایزدی سے جدا گانہ طور پر ترقی کرتا ہے۔ لیکن اُس نے تاریخی تبدیلی کو تصوراتی لحاظ سے بیان کیا، مثلاً یہ کہ خیالات میں تبدیلیاں تاریخی تبدیلیوں کی وجہ نہیں ہیں۔ مذہبی تھیہت اور کثریت کے خلاف ولٹیز کی جدوجہد بڑی اہمیت کی حامل ہے۔ اُس نے میہیت کو اپنے طفرا کا مرکزی نشانہ بنایا اور کسی تھوک کلیسا کو ترقی کا دشمن قرار دیا۔

ان سب باتوں کے باوجود وہ الحاد پرستی کو قبول نہ کر پایا۔ خدا کے کسی اوتار کے امکان کو مسٹر د کرتے ہوئے بھی اُس نے کہا کہ ایک انتقام پرورد یوتا کا تصور عوام میں قائم رکھنا چاہیے۔ ولٹیز کے نقطہ نظر میں طبقاتی حدود اس نقطہ نظر کی وجہ ہیں۔



## 52- ڈیوڈ ہیوم

پیدائش: 7 مئی 1711 عیسوی

وفات: 25 اگست 1776 عیسوی

ملک: برکٹ لینڈ

اہم کام: "انسانی فطرت کے بارے میں"

سکالش مؤرخ اور فلسفی ڈیوڈ ہیوم نے دو مکاتب یعنی تفلکیکیت اور تجربیت کو متاثر کیا۔ 7 مئی 1711ء کو ایڈنبرگ میں پیدا ہوا۔ اُس نے پہلے گھر میں اور پھر ایڈنبرگ یونیورسٹی میں تعلیم حاصل کی اور 12 سال کی عمر میں میزراک کر لیا۔ اُس کی صحت کافی خراب تھی۔ وہ پر شوں کے ایک بیٹس ہاؤس میں کچھ عرصہ کام کرنے کے بعد فرانس چلا گیا۔

1734ء سے 1737ء تک ہیوم قیاسی (Speculative) فلسفہ کے مسائل میں منہج رہا اور اسی عرصہ کے دوران اپنا اہم ترین فلسفیانہ مقالہ "انسانی فطرت کے بارے میں" لکھا جو اُس کی فکر کا جوہر پیش کرتا ہے۔ اہمیت کے باوجود اس کام کو لوگوں نے نظر انداز کر دیا

اور خود ہیوم نے بھی اسے "مردہ بچہ" تراویدیا۔ اس کی بعد کی تحریریں نہیں آسان فہم مضمون یا ڈائیاگ کی صورت میں تھیں جنہیں اس کے دور میں مقبولیت حاصل ہوئی۔

مقالے کی اشاعت کے بعد ہیوم یروک شائز میں اپنی خاندانی جاگیر پرواپس آگیا؛ وہاں اس نے اخلاقیات اور سیاسی میثاق کے مسائل پر توجہ دی اور سلسلہ وار مضمون لکھے جنہیں فوری کامیابی ملی۔ وہ ایڈنبرگ یونیورسٹی میں بطور معلم ملازمت حاصل کرنے میں ناکام رہا جس کی وجہ غائبی تھی کہ اسے ایک مذہبی مشکل خیال کیا جاتا تھا۔ اس کے "انسانی تفہیم" کے بارے میں فلسفیات مضمونیں، 1748ء میں مظہر عام پر آئے۔ یہ کتاب اصل میں مقالے کا ہی نجود تھی۔

1751ء میں ہیوم نے ایڈنبرگ میں رہائش اختیار کر لی۔ 1752ء میں اس کی "سیاسی نصائح" شائع ہوئی اور اگلے برس ایڈنبرگ میں ہی ایڈنبرگ کالج لامبریری کالا بہریری بننے بنا۔ یہاں بارہ سالہ قیام کے دوران اس نے ہسٹری آف انگلینڈ (6 جلدیں) پر کام کیا۔ 1762ء سے 1765ء تک وہ چیز میں برتاؤی سفیر کا سکرٹری رہا اور روس کا دوست بن۔ وہ روس کو دو ایسے انجینئر لایا۔ تاہم تادبی کارروائی کے خوف میں جنگاروں نے اسے اپنے خلاف سازش میں ملوث قرار دیا اور دونوں کی دوستی ختم ہو گئی۔ ہیوم 25 اگست 1776ء کو ایڈنبرگ میں فوت ہو گیا۔

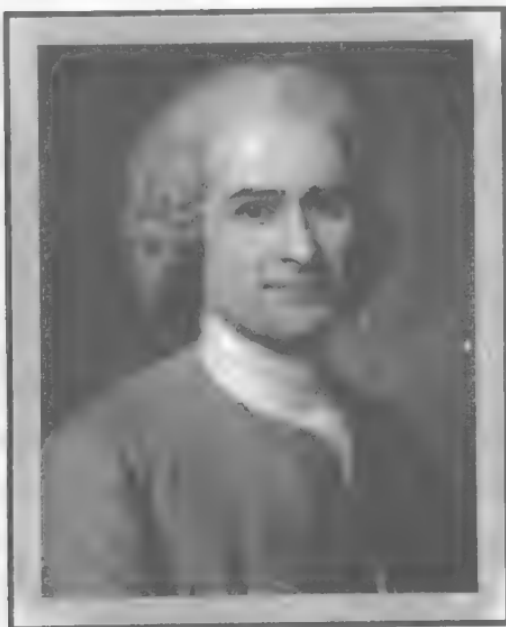
ہیوم کے فلسفیات نقطہ نظر پر برتاؤی فلسفیوں جان لاک اور جارج برکلے کے اثرات واضح ہیں۔ ہیوم اور برکلے دونوں نے منطق (یا استدال) اور حیات کے درمیان فرق کیا۔ تاہم ہیوم ایک قدم آگے بڑھا اور یہ ثابت کرنے کی کوشش کی کہ منطق اور منطقی آراء محض ممتاز احساسات یا تجربات کی روایتی ریٹکلیاں ہیں۔

ہیوم کے مطابق علم کا مقصد ہستی کی تفہیم نہیں بلکہ عملی زندگی میں رہنمائی کرنے کی قابلیت ہے۔ اس کی نظر میں منتدل علم کا واحد موضوع ریاضی ہے۔ مطالعہ کے دیگر تمام معروضات کا تعلق ایسے امور سے ہے جنہیں منطقی طور پر ثابت نہیں کیا جا سکتا اور جنہیں صرف تجربے سے مستبط کرنا ہی ممکن ہے۔ وجود کے بارے میں تمام آراء کا مآخذ بھی تجربہ ہے جسے عینیت پسند حوالے سے سمجھنا چاہیے۔ اس کی نظر میں حقیقت محض "تاثرات" (Impressions) کا ایک دھارا ہے جس کی علیین غیر معلوم اور ناقابل معلوم ہیں۔ اس نے معروضی دنیا کی ہستی یا عدم وجود کے مسئلے کو ناقابل حل پایا۔ تجربے کے ذریعہ قائم کردہ اساسی تعلقات میں سے ایک علت اور معلول کا تعلق ہے۔ اسے بصیرت اور مذہبی تجربے اور ثبوت کے ذریعہ مستبط کیا جا سکتا

ہے۔ اگر ایک مظہر دوسرے سے پہلے ہو تو یہ نتیجہ اخذ نہیں کیا جا سکتا کہ اول الذکر علت اور موجہ الذکر معلول ہے۔ حتیٰ کہ زماں میں واقعات کی اکثریت کار بھی اس مخفی وقت کا علم نہیں دیتی جس کے تحت ایک چیز دوسری کو پیدا کرتی ہے۔ تاہم لوگ ماضی کی کسی مخصوص چیز کے طرز عمل سے مستقبل کی بھی وسیعی چیزوں کے متعلق تناخ اخذ کرنے پر مائل ہیں۔ وہ محض عادت کے زیر اثر اس قسم کا استنباط (Inference) کرتے ہیں۔ چنانچہ ہم نے علیت (Causality) کے معروضی کروار سے انکار کیا۔ اس کے مطابق ہمارے تاثرات کا دھارا مطلق طور پر بے ربط نہیں: کچھ چیزوں میں روشن نہیں اور مشکل نظر آتی ہیں، اور عملی زندگی کے لیے اتنا ہی کافی ہے۔ بس اتنا سمجھنا لازمی ہے کہ تینون کا فتح نظری (تحیور پیشکش) علم نہیں بلکہ ایمان ہے۔

اخلاقیات کے شعبے میں ہم نے افادیت (Utilitarianism) کا نظریہ تکمیل دیا اور افادیت کو اخلاقیات کی کسوٹی قرار دیا۔ اس کے خیال میں درست اور غلط کا تصور منطقی نہیں بلکہ آپ کی اپنی صرفت کے حوالے سے اہم ہتا ہے۔ اعلیٰ ترین اخلاقی اچھائی دردمندی اور معاشرے کی عمومی بہبود کے لیے بے لوث خدمت ہے۔ یہ تکمیل افرادی صرفت کے ساتھ مطابقت رکھتی ہے۔ مذہبی فلسفہ میں اس نے خود کو بس پر تسلیم کرنے تک ہی محدود رکھا کہ کائنات میں ترتیب کی علتیں منطق کے ساتھ کچھ شباہت رکھتی ہیں، لیکن خدا پر یقین کے تمام دینیاتی اور فلسفیانہ عقائد کو مسترد کر دیا۔ تاریخی تجربے پر بات کرتے ہوئے اس نے اخلاقیات اور سوچ زندگی پر نہ ہب کے بداثرات کو تسلیم کیا۔ وہ بطور مورخ جنگوں اور ریاستی کارروائیوں کو زمانی ترتیب میں بیان کر دینے کے بجائے اُن معاشری اور عقلی قوتوں کو بیان کرنے کی کوشش کرتا ہے جنہوں نے اس کے ملک کی تاریخ میں اہم کروار ادا کیا۔ اس کی "ہستہ آڑ۔ انگلینڈ" کو کوئی برس تک ایک کلاسیک کا درجہ حاصل رہا۔

ہم کی تکمیلیت بورڈ واڑی کے افادیت پسندانہ اور منطقی نظریہ دنیا کی نظری بیان و بحث کی۔ اس کی معاشری تھیوری نے سکائش فلسفی اور معیشت دان ایڈم سمجھ پر اثرات مرتب کیے۔ وہ یقین رکھتا تھا کہ امارات کا دار و مدار دولت پر نہیں بلکہ اشیاء پر ہے۔ اس نے معاشریات پر سماجی حالات کے اثرات کو تسلیم کیا۔ اس کی اادریت (Agnosticism) نے ہم عصر عینیت پر گھرے اثرات ڈالے۔ یہ نوٹھوتیت (Neo-Positivism) کے مرکزی نظریاتی مآخذوں میں سے ایک بنتا گئی۔



## 53۔ ژاں ژاکس رُوسو

پیدائش: 28 جون 1712ء

وفات: 2 جولائی 1778ء

ملک: فرانس

اہم کام: "معاہدہ عمرانی"

فرانسی فلسفی، مصنف اور سیاسی نظریہ ساز ژاں ژاکس رُوسو محدث روشن خیالی کے نہایت فصح اللسان اہل قلم میں سے ایک ہے۔ وہ جدید فلسفیوں کے درمیان سب سے کم اکینہ کم اور متعدد حوالوں سے موثقت رہیں تھا۔ اُس کی فکر عہد استدال کے اختتام کی عکاس ہے۔ اُس نے سیاسی اور اخلاقی سوچ کوئی راہوں پر ڈالا اور فتوں لطیفہ کے ذوق پر اثرات مرتب کیے۔

روز 28 جون 1712ء کو جنیوا میں پیدا ہوا اور خالہ کے پاس پرورش پائی کیونکہ ماں زچگی کے دوران ہی مر گئی تھی۔ 13 برس کی عمر میں اُس نے ایک مبت کار کے پاس کام یکھنا

شروع کیا، لیکن تین سال بعد بھاگ گیا اور ایک دولت مندوخت خاتون مادام لوائزے ڈی وارز کا سیکرٹری اور مصاحب بنا۔ 1742ء میں وہ پیرس گیا اور مویسیقی کے اسٹاڈی حیثیت میں روزی کانے لگا۔ اس نے سیاسی سیکرٹری کے طور پر بھی کام کیا۔ فرانسیسی فلسفی ڈنیس دیدرو کے ساتھ اس کی گہری دوستی ہو گئی اور جس نے اسے فرانسیسی انسان یکلوپیڈیا کے لیے مویسیقی پر مضمایں لکھنے کو کہا۔ روس نے میوزک کے ساتھ ساتھ اپنا ایک اوپیرا "مکار آدمی" (1752ء) بھی لکھا۔ اسے دربار میں اس قدر پسند کیا جانے لگا کہ ایک فیشن اسیل مویسیقار کے طور پر آسان زندگی گزار سکتا تھا، لیکن شاید اپنے کیلوونٹ خون کے زیر اثر اس نے اس طرح کی دنیاوی شہرت کو مسترد کر دیا۔ درحقیقت 37 برس کی عمر میں وہ "بصیرت" حاصل کر چکا تھا۔ اپنی کتاب "اعترافات" میں وہ بتاتا ہے کہ "ایک خوفناک جھماکے" کے ساتھ اس کے ذہن میں خیال آیا کہ جدید ترقی نے انسان کو بہتر بنانے کی بجائے بگاڑ دیا ہے۔ اس نے اسی بصیرت کی پیروی میں اپنا پہلا ہم مضمون "A Discourse on Science and Arts" (1750ء) لکھا جس میں وہ کہتا ہے کہ کرہ ارض پر انسانی زندگی کی تاریخ انحطاط کی تاریخ ہے۔ یہ تحریر اس کی آئندہ تمام تحریروں کی پیش بندی کرتی ہے۔ وہ زندگی بھر بار بار یہ خیال پیش کرتا رہا کہ انسان فطرتا اچھا ہے لیکن معاشرے اور تہذیب نے اسے خراب کر دیا۔ اس کی مراد یہ ہے کہ معاشرہ اور تہذیب خلائق طور پر بڑی ہیں بلکہ ان دونوں نے غلط روشن اختیار کر لی اور پیچیدہ ہونے کے ساتھ ساتھ نقصان دہ ثابت ہوتی گئیں۔ اس سے پہلے کمی رومان کی تھی اور مضمون کے مصنفوں بھی قردنی و سلطی کے بعد یورپی ثقافت کے اختیار کر دہ رہ جان سے نفرت کا اظہار کر چکے تھے۔

مویسیقی میں روسو کی حیثیت ایک نجات دہندة جسی تھی۔ اس نے مویسیقی میں آزادی پر زور دیا اور کہا کہ اٹالیوی مویسیقاروں کی پیروی کرنی چاہیے۔ اس کام میں اسے Rameau کی نسبت زیادہ کامیابی حاصل ہوئی۔ اس نے لوگوں کے رویے بدلت کر رکھ دیے۔ اپنے اوپیرا "The Village Sage" کی کامیابی کے باوجود روسو نے محسوس کیا کہ وہ تھیز کے لیے کام جاری نہیں رکھ سکتا، اور اپنی تمام قوانین ایسا ادب اور فلسفہ میں لگانے کا فیصلہ کیا۔

جنیوا میں گزارے ہوئے بچپن کے دوران حاصل کردہ کیلوونٹ تعلیمات اپنارنگ دکھانے لگیں۔ اس نے کی تھوڑا ازم کو مسترد کیا اور پر وٹنٹنٹ کلیسیا میں دوبارہ شمولیت اختیار

کرنا چاہی۔ دریں اشناہ اسے ایک مجبوب بھی مل گئی تھی: ایک آن پڑھ دھو بن تھریے۔ وہ اس لڑکی کو اپنے ساتھ چینوا لے آیا، مگر کیونٹ برادری میں داخلے کی راہ میں کوئی رکاوٹ پیدا نہ ہوئی۔ اس کی ادبی شہرت نے اسے ثافت کے امین شہر کے لیے قابل قبول بنا دیا تھا۔ اسی زمانے میں روس نے اپنا دوسرا مضمون "Discourse on the Origin and Foundation of Inequality Among Mankind" (1755ء) لکھا۔ وہ اس مضمون میں دو قسم کی نابرابریوں کے درمیان تمیز کرتا ہے۔۔۔ فطری اور مصنوعی۔ پہلی نابرابری کا آخذ طاقت ذہانت وغیرہ ہیں۔ جبکہ دوسرا نابرابری معاشروں کے دساتیر کا نتیجہ ہوتی ہیں۔ مؤخر الذکر قسم کی نابرابری ہی اس کا اصل موضوع ہے۔

موزوں "سامنی" تفییشی طریقہ کار احتیار کرتے ہوئے وہ کہہ ارض پر انسانی زندگی کے اولین ادوار کی وضاحت کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ اصل انسان ایک سماںی وجود نہیں بلکہ ایک تھار ہے وہی اسی تھا۔ اس حد تک وہ ہو ہر کے تصور فطرت سے مطابقت رکھتا ہے۔ یا سیت پسندانہ انگلش نظریے کے بر عکس روسو نے کہا کہ اصل انسان سخت منداہا، توہا، مسرور، اچھا اور آزاد تھا۔ انسان میں برائیاں اس وقت پیدا ہوئیں جب معاشروں نے تکمیل پائی۔

یوں روسو نے فطرت کو بری کرتے ہوئے معاشرے کو برائیوں کا آخذ قرار دیا۔ اس کے مطابق برائیوں کو جنم دینے والے جذبات فطری حالت میں بکھل ہی موجود ہیں۔ معاشروں کا آغاز اس وقت ہوا جب انسانوں نے اپنے لیے اولین جھوپڑے بنائے اور یوں مردوں اور عورتوں کے ایک ساتھ رہنے کی صورت تھی۔ یوں خاندان اور پڑوی کا تصور پیدا ہوا۔ یہ تو خیز معاشرہ انسانی تاریخ کا عہد زریں تھا۔ لیکن آہستہ آہستہ محبت کے جذبے کے ساتھ حسد و رشک کا تحریک بھی اُبھرنے لگا۔ پڑوی آپس میں صلاحیتوں اور کارناموں کا موازنہ کرنے لگا اور نابرابری کی جانب پہلا قدم اٹھا۔ انسان نے احترام اور ادب کا تقاضا کیا؛ اُن کی معصوم محبت ذات فخر میں بدل گئی کیونکہ ہر انسان کسی دوسرے جیسا بننے کا خواہش مند تھا۔

ملکیت کے آغاز نے نابرابری کی جانب ایک قدم مزید آگے بڑھایا کیونکہ اب جائیداد کو تحفظ دینے کے لیے قانون اور حکومت کا قیام لازمی ہو گیا۔ وہ ملکیت کے "مہلک"

تصور پر گریہ کرتے ہوئے اُس دور کا ذکر کرتا ہے جب زمین کسی کی بھی نہیں تھی۔ بعد میں مارکس اور لینن جیسے انقلابیوں کو روس کے اس نقطہ نظر سے تحریک تھی، لیکن خود روس کا ہرگز یہ خیال نہیں تھا کہ ماہی کے دساتیر کو کسی بھی طرح غیر موثق اور منسون کیا جا سکتا ہے: کسی عہدہ زریں کی جانب واپسی کا کوئی خواب اُس کے ہاں نہیں ملتا۔

افلاطون کی طرح روس کا بھی یہی خیال تھا کہ مصنفانہ معاشرہ وہ ہے جس میں ہر کسی کو اپنا درست مقام ملے۔ لہذا اُس نے ”معاہدہ عمرانی“ (دی سو شل کنٹریکٹ 1762ء) لکھی اور کہا کہ انسان مستقبل میں اپنی آزادی کو بحال کر سکتے ہیں۔ اُس نے جیوا کو ہی ماذل بنایا۔۔۔ وہ جیوا جس کا تصور کیلئے نے کیا تھا۔

معاہدہ عمرانی کا آغاز اُس نے جوش جعلے سے ہوتا ہے، ”انسان آزاد یہدا ہوا“ لیکن وہ ہر کہیں پاپہ زخمی ہے۔ ”روس کہتا ہے کہ انسان کو زخمیوں کی ضرورت نہیں۔ اگر ایک مہذب معاشرے یا ریاست کی بنیاد حقیقی معاہدہ عمرانی پر رکھی جائے تو انسانوں کو اپنی خود مختاری کے بد لے میں ایک بہتر قسم کی آزادی ملے گی۔۔۔ یعنی حقیقی سیاسی یا جمہوریائی آزادی۔ اس قسم کی آزادی کا راز خود پر لا گو کر دہ قانون کی اطاعت میں پوشیدہ ہے۔

اگر چہ روس نے انفرادی آزادی کے لیے اور کلیمیا اور ریاست کی مطلق الخاتمت کے خلاف مغربی یورپ کی تحریک میں بھر پور حصہ ڈالا، مگر اُس کاریاست کو لوگوں کے محبدارادے کی تجسم بھینے کے قصور اور سیاسی و مذہبی ضوابط کے سختی سے نفاذ پر اصرار کو کچھ مورخین نے استبدادی آئینہ یا لوگی کا منع قرار دیا۔ روس کے نظریہ تعلیم نے بچوں کی پرورش کے ایسے طریقوں کی جانب مائل کیا جن میں نفیاتی پہلو غالب تھا اور جرمن معلم فریڈرک فرڈیل، سوئس ماہر تعلیم جو ہاں ہائسرخ اور جدید تعلیم کے دیگر معماروں پر اثرات مرتب کیے۔ اس طور کی تحریروں نے انسویں صدی کی ابتداء میں ادب و فلسفہ میں رومانسٹریم پر بھی عیقیق اثر ڈالا۔ میسویں صدی مکے نفیاتی ادب، نظریہ تحلیل نفسی اور وجودیت پر بھی اُس کی چھاپ ہے۔ آزادی ارادے پر اصرار از لی گناہ کے عقیدے سے انکار اور تحریکیے کے بجائے تحریکے کے لیے حصول علم کی حمایت نے بعد میں آنے والے مفکرین کے ذہن میں جگہ پائی۔





## 54-ڈنیس دیدرو

پیدائش: 5 اکتوبر 1713 عیسوی

وفات: 31 جولائی 1784 عیسوی

ملک: فرانس

اہم کام: دی انسائیکلو پیڈیا

فرانسی انسائیکلو پیڈیا سث اور فلسفی ڈنیس دیدرو نے ناول، مضمون، ذرائے اور فن و ادب پر تقدیم لکھی۔ اس نے اور ولٹیر نے معاصر سماجی فکر پر گہرے اثرات ڈالے۔ ڈنیس دیدرو 5 اکتوبر 1713ء کو Langres کے مقام پر پیدا ہوا اور یو یو یوں کے پاس تعلیم حاصل کی۔ وہ 1734ء میں پیرس گیا اور ایک نکے اتالیق کے پاس دس تک پڑھتا رہا۔ اس کا پہلا سمجھیدہ کام "Pensees Philosophiques" (1746ء) جعلی نام سے شائع ہوا جس میں اپنا توحیدی (Deist) فلسفہ بیان کیا۔ 1747ء میں اسے افرائیم چیمبرز کے انگلش "سائیکلو پیڈیا" کا فرانسی ترجمہ ایڈٹ کرنے کو کہا گیا۔ دیدرو نے ایک ریاضی دان جیس

لاروٹھ کے ساتھ مل کر اس پر جیکٹ کو ایک وسیع نئے اور 35 جلدوں پر مشتمل "انسائیکلوپیڈیا" میں بدل دیا۔

اپنے دور کے مشہور ترین اہل قلم (بیشوں ولٹیر اور موئیسکیو) کے ساتھ مل کر تھکیت پسند اور استدالی دیدرو نے انسائیکلوپیڈیا کو کلیسا کی حاکیت اور توهات بُنیاد پرستی رجھت پسندی اور شیم جا گیر دارانہ سماجی صورتوں کے خلاف بطور پر اپیگنڈا احتیار استعمال کیا۔ نیتیجہ دیدرو اور اس کے ساتھی کلیسا کی اور شاہی محاصلت کا نشانہ بن گئے۔ 1759ء میں انسائیکلوپیڈیا کی پہلی دس جلدیں ضبط کرنے اور مزید کی اشاعت روک دینے کا حکم جاری ہوا۔ پھر بھی دیدرو نے باقی کی جلدیں پر کام جاری رکھا اور انہیں خفیہ طور پر چھپوا بھی دیا۔ 17 جلدیں 1765ء میں مکمل ہوئیں۔

دیدرو نے خدا پرستی اور اخلاقی عینیت سے جلدی ہی پچھا چھڑالیا اور مادیت و ملحدیت کی جانب راغب ہوا۔ فطرت کے متعلق اپنے مشینی قسم کے مادیت پسندانہ نقطہ نظر میں اس نے جدالیات کے کچھ عناصر بھی شامل کیے مثلاً مادے اور حرکت کے درمیان تعلق، فطرت میں جاری عوامل کے ربط اور فطرت میں صورتوں کی ابتدی تبدیلی۔ دیدرو نے مادے کی ہمہ گیر معمولیت (Sensibility) کے تصور سے نہیں ہوئے یہ وضاحت کرنے کی کوشش کی کہ کس طرح مادی ذرات کی مشینی انداز میں حرکت مخصوص محسوسات کو جنم دے سکتی ہے۔ اس نقطہ نظر کو ترقی دینے میں اس نے فیضیتی سرگرمیوں کا ایک مادیت پسندانہ نظریہ پیش کیا اور یوں ریٹھلیکسٹ کے بارے میں آئندہ تعلیمات کی پیش بینی کر دی۔ اس کے مطابق انسان اور جانور محسوس کرنے اور یاد رکھنے کی الیت کے حامل آلات ہیں۔ وہ سوچ کی خود روی کے عینیت پسندانہ تصور کو مسترد کرتا ہے۔ تمام استدلال کا آخذ فطرت میں ہے اور ہم محض تجربے کے ذریعے معلوم مظاہر کو جائز کرتے ہیں جن کے درمیان ایک لازمی یا رسمی تعلق ہے۔

دیدرو یہ تسلیم نہیں کرتا کہ ہمارے احساسات چیزوں کا عکس ہیں: احساسات اور ان کی خارجی علتوں کے درمیان مشابہت بالکل تصورات اور ان کی تحریری صورت کی مشابہت جیسی ہے۔ اُنے لاک کا اولین اور ثانوی خصوصیات کا نظریہ قبول کیا، لیکن زور دیا کہ ثانوی خصوصیات بھی معروضی ہیں۔ اس نے فرانس بیکن کے اس عقیدے کو ترقی دی کہ تجربے سے

حاصل ہونے والا علم محض سچائی کے ادراک کی خواہش کا نتیجہ نہیں، بلکہ اس کی وجہ انسان کی طاقت کو بڑھانا اور کامل بناانا ہے۔ یوں اس نے سوچ اور تفہیم کی ترقی میں بھی بنا لوگی اور صنعت کے کردار کو اہمیت دی۔ اس کے مطابق تجربہ اور مشاہدہ ادراک کے طریقے اور رہنمائے۔ سوچ انہی کے ذریعے علم حاصل کرنے کے قابل ہوتی ہے۔۔۔۔۔ علم جو مکمل طور پر مستند تو نہیں لیکن نہایت قیاسی ضرور ہے۔

جاگیر دارانہ مذہبی آئینہ یا لوگی کا تدارک کرنے کی نیت سے ترتیب دی گئی ان سائیکلوپیڈیا دیدرو کی شناخت بن گئی۔ مواد میں ترقی پسندانہ عصر کی حامل ان سائیکلوپیڈیا کا لہجہ عسکریت پسندانہ ہے۔ اس میں نئے نظریات کی اشاعت اور بے جان خیالات، تقصبات اور عقائد پر تقدیم ساتھ م موجود ہے۔

دیدرو نے حقیقت پسندی کی ایک نئی جماليات وضع کی اور خیر و خوب صورتی کے اتحاد کا دفاع کیا: اس نے اپنی جماليات کے اصولوں کو اپنے ناولوں اور ڈراموں میں رچانے کی کوشش کی۔ لیکن ان سب باتوں کے باوجود دیدرو سماجی مظاہر کے متعلق اپنے خیالات میں عینیت پسند ہی رہا۔ جاگیر دان مطلق العنانیت کے ساتھ لڑتے ہوئے اس نے روشن خیال باو شاہت پر ہی سیاسی نظام کی حمایت کی۔ وہ روس کی روشن خیال ملکہ کی تھرائیں کی سر پرستی حاصل کرنے میں کامیاب ہوا اور یورپ میں روشن خیالی کے مفکرین پر عین اثرات ڈالے۔

ان سائیکلوپیڈیا کو بجا طور پر "اشرافیہ اور کلیسا کے اندر موجود طفیلیوں پر ایک سوچ سمجھا کاری وار" کہا گیا۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ اس کا نے 1789ء میں فرانس میں پا ہونے والے انقلاب کی قوتوں کو مضبوط کیا۔ لیکن یہ کتاب ہنوز ستر ہویں صدی کی ایک یادگار ہے اور آج ہمارے لیے اس کا مفاد بہشکل ہی قابل قدر ہے۔ بس اس کی تاریخی اہمیت ضرور ہے۔ بہر حال یہ اپنے دور کی ایک شاہکار فلسفیانہ کاوش تھی۔





## 55- آیڈم سمعتھ

پیدائش: 5 جون 1723 عیسوی

وفات: 17 جولائی 1790 عیسوی

ملک: سکات لینڈ

اہم کام: "دولت اقوام"

ماہر میش اور فلسفی آیڈم سمعتھ اپنی کتاب "دولت اقوام" کی وجہ سے شہرت رکھتا ہے جو سرمائے کی نوعیت اور یورپی اقوام کے درمیان صنعت اور تجارت کی تاریخی ترقی کے مطالعہ کی اولین سنجیدہ کوشش تھی۔

سمحتھ سکات لینڈ میں Kirkcaldy کے مقام پر 5 جون 1723ء کو پیدا ہوا اور گلاسکو و آکسفورڈ یونیورسٹیوں میں تعلیم حاصل کی۔ 1748ء سے 1751ء تک اس نے ایڈنبرگ میں علم البدائی اور belles-lettres (خوش اسلوب ادب) پر پچھر زدیے۔ اس عرصہ کے دوران وہ سکائش فلسفی ڈیوڈ ہیوم کا قریبی دوست بن گیا اور یہ دوستی 1776ء میں ہیوم کی وفات

تک قائم رہی۔ سمعہ کی اخلاقی اور معاشری تھیوریز کی ترقی میں یہ تعلق بہت اہم ثابت ہوا۔ 1751ء میں سمعہ گلاسکو یونیورسٹی میں منطق اور اگلے سال اخلاقی فلسفے کا پروفسر تینیات ہوا۔ بعد میں اس نے اپنے لیچرز میں پیش کردہ اخلاقی تعلیمات کو منظم انداز میں لکھ کر "Theory of Moral Sentiments" کی شکل میں شائع کیا۔ 1763ء میں اس نے یونیورسٹی سے استعفی دیا اور ایک ڈیوک کے پاس اتنا لیق کی ملازمت کر لی۔ وہ ڈیوک کے ہمراہ فرانس اور سوئٹر لینڈ کے 18 ماہ طویل دورے پر بھی گیا۔ سمعہ کی ملاقات اور دوستی Physiocratic مکعبہ فلکر کے سر کردہ فلسفیوں سے ہوئی جنہوں نے فطری قانون دوستی اور نظم کی بالادستی کو اپنے سیاسی و معاشری نظریات کی بنیاد بنا لیا تھا۔ اسے خاص طور پر فرانسیسی فلسفیوں فرانس نوئے Quesnay اور رابرٹ ڈاکس تر گوت نے متأثر کیا اور بعد میں انہی کے نظریات کی بنیادوں پر اپنے فکری نظام کی عمارت کھڑی کی۔ 1766ء سے 1776ء تک سمعہ کرکا لذی میں ہی رہا اور "دولت اقوام" (دی ویٹھ آف نیشنز) کے لیے تیاری کرتا رہا۔ 1778ء میں وہ ایلنبرگ کا کمشز آف کمشز بنا اور موت تک اسی عہدے پر کام کیا۔

ایڈم سمعہ کی "دولت اقوام" معاشری فلکر کی تاریخ میں سیاسی میثاق کے مطالعہ کو سیاسی سائنس اخلاقیات اور قانون کے متعلقہ شعبوں سے الگ کرنے کی اولین سنجیدہ کوشش تھی۔ اس میں معاشری دولت پیدا ہونے اور تقسیم ہونے کا عوامل کا بہت گہرا میں تجربہ کیا اور یہ دکھایا گیا ہے کہ تمام آدمی کے اساسی ذرائع لگان (Rent) "اُجر تھی اور منافع ہیں۔

"دولت اقوام" کا مرکزی قضیہ یہ ہے کہ حکومتی عدم مداخلت اور آزاد تجارت کے حالات میں دولت کی پیداوار و تقسیم کے لیے سرمایہ کا بہترین استعمال ہوتا ہے۔ سمعہ کے خیال میں اشیاء کی پیداوار اور بتاول کو ہمیز لگائی جاسکتی ہے اور اس کے تیجہ میں معیار حیات بہتر ہوتا ہے۔ لیکن اس کام کے لیے خیال صنعتی و تجارتی ماکان کا حکومتوں کے کم سے کم اختیار میں ہونا لازمی ہے۔ حکومتی عدم مداخلت کے تصور کی وضاحت کرتے ہوئے سمعہ نے "غیر مرئی ہاتھ" (Invisible hand) کا اصول پیش کیا۔ یعنی ہر شخص اپنی بھلائی کی جگہ میں (ایک غیر مرئی ہاتھ کی رہنمائی میں) سب کے لیے فلاں ممکن بنائے۔ چنانچہ آزادانہ مقابلے میں حکومت کی کوئی بھی مداخلت نقصان دہ ہوگی۔

سیاسی میعيشت کے بارے میں ایک عظیم تصنیف کے طور پر دولت اقوام کی زبردست شہرت کے باوجود یہ درحقیقت "The Theory of Moral Sentiments" سے شروع ہونے والے نقطہ نظر کی ہی مفصل صورت ہے۔ سمجھنے جس اصل مسئلے پر سوچ و بچارکی وہ یہ ہے کہ جذبات اور "غیر جانبدار تماشائی" کے درمیان داخلی تکمیل تاریخی عمل میں کس طرح کار فرمائے۔ "اخلاقی جذبات کی تھیوری" ہی اسے فلسفیوں کی اس فہرست میں شامل ہونے کا حق دار بناتی ہے۔

اپنے اسٹاڈ Hutcheson اور متعدد سابق سکائش فلسفیوں کی طرح ایڈم سمجھ بھی اس سوال میں خصوصی دلچسپی رکھتا تھا: اخلاقی فیصلے دینے کی قابلیت کا شیع کیا ہے۔۔۔ بیشمول اپنے طرز عمل کے متعلق فیصلوں کے۔۔۔ جبکہ ذاتی تحفظ اور مقادہ کے جذبات غالب نظر آتے ہیں؟ سمجھنے کا جواب یہ ہے کہ ہم میں سے ہر فرد کے اندر ایک "داخلی آدمی" موجود ہے جو "غیر جانب دار تماشائی" کا کردار ادا کرتے ہوئے ایک ناقابل نظر انداز آواز میں ہمارے اپنے اور دوسروں کے افعال کو منظور یا مسٹر کرتا ہے۔ پہ الفاظ دیگر ایڈم سمجھ اس مسئلے سے نبرد آزماتھا کے جملتی تحریکات پر ایگو (وقت الانا) کے ذریعہ معاشرتی صورت کیسے اختیار کرتی ہیں۔

سمجھنے انسانوں کو ایسی مخلوقات کے طور پر دیکھا جو جذبات سے تحریک یافتہ ہیں، مگر ساتھ ہی ساتھ اپنی استدلال کی قابلیت اور ہمدردی کی الیت کے ذریعہ خود کو محدود اور منضبط بھی کرتی ہیں۔

یہ امر قابل ذکر ہے کہ محققین کافی عرصہ تک اس بارے میں بحث کرتے رہے ہیں کہ "اخلاقی جذبات کی تھیوری" نے "دولت اقوام" میں ترقی یا فتنہ صورت اختیار کی یا پھر یہ اس سے متفاہد ہے؟ ایک سطح پر تو سماجی اخلاقیات کے نظریے اور دولت اقوام میں بیان کردہ اقتصادی نظام کی غیر اخلاقی بنا دوں پر تشریع کے درمیان نکراؤ نظر آتا ہے۔ لیکن اول الذکر کتاب کو اس انداز عمل کی توضیح کے طور پر بھی دیکھا جا سکتا ہے جس کے تحت افراد منڈی کے تابع اور طبقہ بند عامل بننے کے لیے سماجی رو یہ اختیار کرتے ہیں اور یوں معاشری نظام حرکت میڑتا ہے۔

اگرچہ بعد میں آنے والے معاشریات دان حضرات نے تاریخی ترقیوں کی روشنی میں اور پرمکون نظریات کو کافی حد تک تبدیل کر دیا لیکن "دولت اقوام" کے کچھ حصے (بالغ صور

آدمی کے ذرائع اور سرمائے کی نوعیت سے متعلق) سیاسی میہشت کے میدان میں تھیور پیکل تحقیق کی بنیاد بنے رہے۔ اگرچہ سمجھا اپنے ہم عصروں کے لیے لکھ رہا تھا، لیکن اُس کے علم کی وسعت، واضح انداز میں عمومیت کاری (جز لائزیشن) اور بے باک نقطہ نظر نے تمام سماجی سائنس دانوں، اور بالخصوص ماہرین میہشت سے داد چھین حاصل کی۔ سمجھا ڈیوڈ ریکارڈ و جیسا عمدہ تجویہ--- نگاریا کارل مارکس جیسی فکری عقق کا حال نہ ہونے کے باوجود عہد روش خیالی کا نچوڑ ہے: پر امید مگر حقیقت پسند پر فکر مگر عملی، کلائیکی ماضی کا احترام کرنے والا مگر اپنے عہد کی عظیم دریافت لیتی "ترتی" کے ساتھ نہایت مخلص۔ بلاشبہ معاشی و سیاسی فلسفہ کے پیسے کو آگے چلانے میں اُس کا بھی کردار ہے۔





## 56- ایمانوئل کانت

پیدائش: 22 اپریل 1724 عیسوی

وفات: 12 فروری 1804 عیسوی

ملک: جرمنی

اہم کام: "تعمید عقل محض"

ایمانوئل کانت کو جدید ادوار کا موثر ترین فلسفی خیال کیا جاتا ہے۔ اس نے یونیورسٹی آف کوئسبرگ سے تعلیم حاصل کی۔ کالج میں اس نے خاص طور پر کلاسکس کا مطالعہ کیا اور یونیورسٹی میں طبیعتیات اور ریاضی پڑھتا رہا۔ اپنے باپ کی موت کے بعد اسے یونیورسٹی کیریئر منقطع کر کے بطور نجی شیوڑ روزی کمانا پڑی۔ 1755ء میں ایک دوست کی امداد سے اس نے سلسلہ تعلیم دوبارہ شروع کیا اور اپنی ڈاکٹریٹ مکمل کی۔ اگلے 15 برس تک وہ یونیورسٹی میں پڑھاتا اور سائنسی اور ریاضی کے موضوعات پر پیچھر زدیتارہ۔ لیکن اس نے آہستہ آہستہ فلسفے کی تمام شاخوں کی جانب توجہ کی۔

اگرچہ کانت کے پھرزا اور اس دور میں لکھی ہوئی تحریریں بطور حقیقی فلسفی اُسے شہرت دلانے کا باعث بینیں، مگر وہ 1970ء سے پہلے یونیورسٹی میں چیزیں حاصل نہ کر سکا۔ 1770ء میں اُسے منطق اور ما بعد الطبیعت کا پروفسر مقرر کیا گیا۔ اگلے 27 برس تک اُس نے پڑھانا باری رکھا اور کولکاتا میں بہت سے طلباء اُس کی جانب کھینچنے لگے۔ کانت کی غیر راسخ العقیدہ مذہبی تعلیمات، جن کی بنیاد مکافہتہ کی بجائے استدلالیت (Rationalism) پر تھی، نے پروشیا کی حکومت کے ساتھ اُس کا جھگڑا کروادیا اور 1792ء میں فریڈرک ولیم دوم، شاہ پروشیا نے اُسے مذہبی موضوعات پر تعلیم دینے یا کچھ لکھنے سے منع کر دیا۔ پانچ سال بعد بادشاہ کی وفات تک کانت اس حکم کی اطاعت کرتا رہا اور پھر خود کو آزاد پایا۔ یونیورسٹی سے ریٹائرمنٹ کے ایک سال بعد (1798ء میں) اُس نے اپنے مذہبی نظریات کا ایک خلاصہ شائع کیا۔

کانت کے فلسفہ کو کبھی کبھی ”تعمیدی فلسفہ“ بھی کہا جاتا ہے۔ اس فلسفہ کا سنگ بنیاد ”تعمید عقل محسن“ (1781ء) میں موجود ہے جس میں وہ انسانی علم کی بنیادوں کا مطالعہ کرتا اور ایک انفرادی نظریہ علم تخلیق کرتا ہے۔ دیگر فلسفیوں کی طرح کانت نے بھی طریق ہائے فکر کو تجزیاتی اور مصنوعی قضیوں (Propositions) میں میتھیز کیا۔ ایک تجزیاتی قضیہ وہ ہے جس میں توثیق (Predicate) موضوع کے اندر ہی موجود ہوتی ہے، مثلاً یہ کہنا کہ ”کا لے گھر گر ہیں۔“ اس قسم کے قضیے کی سچائی عیاں ہے، کیونکہ اس کے متفاہد بیان سے قضیہ خود تردیدی یا تناقض (Self-Contradictory) بن جائے گا۔ دوسری طرف مصنوعی یا ترکیبی (Synthetic) قضیے وہ ہیں جن تک خالص تجزیے کے ذریعہ نہیں پہنچا جا سکتا، جیسا کہ یہ بیان: ”گھر کا لاہے۔“ دنیا کے تجزیے سے متعلق ہونے والے تمام عام قضیے ترکیبی یا مصنوعی ہیں۔

کانت کے مطابق قضیوں کو دو دیگر اقسام میں بھی تقسیم کیا جا سکتا ہے: تجزیبی اور مقدم، یعنی *Priori* اور *Empirical*۔ تجزیبی قضیوں کا انحصار کلینٹا حصی اور اک پر ہے، لیکن مقدم قضیے ایک اسایی درستگی رکھتے ہیں اور ان کی بنیاد حصی اور اک پر نہیں۔ قضیوں کی ان دو اقسام کے درمیان فرق کو تجزیبی ”گھر کا لاہے۔“ اور مقدم ”دوا اور دوچار ہوتے ہیں۔“ کی صورت میں پیش کیا جا سکتا ہے۔ ”تعمید عقل محسن“ میں کانت کا دعوی (Thesis) یہ ہے کہ ترکیبی کو ایک مقدم اور اک بنا ناممکن ہے۔ یہ فلسفیانہ نقطہ نظر عموماً اور ایت کے نام سے جانا جاتا ہے۔ اس قسم کا

اور اک ممکن ہونے کو بیان کرتے ہوئے کانت نے مادی دنیا کی اشیاء (Objects) کو بنیادی طور پر ناقابل تفہیم خیال کیا۔ منطق کے نقطہ نظر سے اشیاء محض وہ خام مال ہیں جن سے حیات کی تشكیل ہوئی۔ اشیاء کا اپنا کوئی وجود نہیں، اور زمان و مکان صرف ذہن کے ایک حصے کی حیثیت میں وجود رکھتے ہیں۔۔۔ بطور ”وجود ان“ جن سے اور اکات کو تپا اور پر کھا جاتا ہے۔

کانت نے یہ بھی کہا کہ ان اور اکات (Intuitions) کے علاوہ متعدد دیگر مقدم تصورات بھی موجود ہیں جنہیں اس نے زمروں یا ”کلیگر یز“ کا نام دیا۔ اس نے کلیگر یز کو چار گروپس میں تقسیم کیا: کیت (Quantity) سے متعلقہ، جو اتحاد، تکثیریت اور اجتماعیت ہیں؛ کیفیت سے متعلقہ جو حقیقت، تردید یا نافی اور تحدید ہیں؛ نسبت سے متعلقہ، جو جوہر اور اتفاق، علت اور معلول، اور باہم دگری (Reciprocity) ہیں؛ اور نفع سے متعلقہ، جو امکان، وجود اور لزوم ہیں۔ تجربات اور اور اکات کے متعلق فیصلے دینے کے لیے وجود انات اور کلیگر یز کا اطلاق کیا جاسکتا ہے، لیکن انہیں آزادی اور وجود جیسے مجرد تصورات پر لاگو کرنا ممکن نہیں۔ اگر ایسا کیا جائے تو متناقضیوں کے جوڑوں (”Antinomies“) کی صورت میں تناقضات سے پالا پڑتا ہے جن میں جوڑے کے دونوں ارکان کو درست ثابت کیا جاسکتا ہے۔

”اخلاقیات کی مابعد الطیبیات“ (1797ء) میں کانت نے اپنا اخلاقی نظام بیان کیا جس کی بنیاد اس یقین پر ہے کہ منطق یا استدلال صن عمل کے لیے حقی احتاری ہے۔ وہ یقین رکھتا تھا کہ کسی بھی قسم کے افعال سر انجام دیتے وقت منطق سے ہدایت یا فتاہ احساس فرض کا حامل ہونا لازمی ہے، اور مصلحت یا محض قانون یا دستور کی مطابقت میں کیا گیا کوئی اقدام اخلاقی قرار نہیں دیا جاسکتا۔ کانت نے منطق کے تحت دیے جانے والے احکامات کی دو اقسام بیان کیں: مفروضاتی امر (حکم) جو مخصوص مقصد تک پہنچنے کے لیے ایک طے شدہ اندراز عمل لاگو کرتا ہے، اور دوسرا امر مطلق جو ایک ایسا اندراز عمل بتاتا ہے جو اپنی درستی اور لازمی پن کی وجہ سے اپنا ضروری ہے۔ امر مطلق کو ہم ضمیر کا حکم بھی کہہ سکتے ہیں۔ کانت کے خیال میں یہ اخلاقیات کی بنیاد ہے۔ اس کی رو سے کسی شرط یا اشتہ کے بغیر ہر شخص پر یہ پابندی عائد ہوتی ہے کہ وہ وہی کرے جو وہ مماثل حالات میں دوسروں کے لیے کرنا لازم سمجھتا ہو۔

کانت کے اخلاقیاتی تصورات فرد کی بنیادی آزادی پر اس کے یقین کا منطقی نتیجہ

ہیں۔ یہ اخلاقیاتی تصور ”تفیید عقل مغض“ میں بیان کیے گئے ہیں۔ وہ اس آزادی کو اتنا رکی کی لاقانون آزادی نہیں سمجھتا تھا۔ اس کے خیال میں یہ خود اختیاری کی آزادی اور منطق کے مکشف کردہ قوانین کا نات کی باضمیر انداز میں اطاعت کی آزادی تھی۔ وہ یقین رکھتا تھا کہ ہر فرد کی بہبود کو مقصد بالذات سمجھنا چاہیے اور دنیا ایک آئینہ میل (مثالی) معاشرے کی جانب ترقی کر رہی تھی جس میں منطق ”ہر قانون دہنہ کو اپنے قوانین اس انداز میں بنا نے پر مجبور کر دے گی کہ وہ سارے لوگوں کی متفقہ مرضی سے جنم لے سکیں گے اور ہر مطبع کو اس بنیاد پر لیا جائے گا کہ آیا وہ اس مرضی سے مطابقت رکھتا ہے یا نہیں۔“ کانت نے اپنے مقامے ”دائی امن“ (1795ء) میں جمہور یا ای ریاستوں کی ایک عالمی فیڈریشن کے قیام کی حمایت کی۔

جدید دور کے کسی بھی اور فلسفی کی نسبت کانت کا اثر زیادہ گہرا تھا۔ اس کا فلسفہ (بالخصوص جس صورت میں وہ فریڈرک بیگل کے ہاں ملتا ہے) وہ بنیاد تھا جس پر مارکسزم کی عمارت تعمیر ہوئی۔ مارکس نے بیگل کا جدی لیاتی طریقہ کار استعمال کیا جو متفاہقیوں کے جوڑوں (Antinomies) کے ذریعہ استدلالی طریقہ کار کی ترقی یافتہ صورت تھا۔ جوں فلسفی جوہان فنے (کانت کا شاگرد) نے اپنے استاد کی بیان کردہ دنیا کی مرضی اور موضوعی حصوں میں تقسیم کو مسترد کیا اور ایک عینیت پسندانہ فلسفہ تکمیل دیا جس نے آنسویں صدی کے اشتراکیت پسندوں پر زبردست اثرات مرتب کیے۔ کوئی سرگ یونیورسٹی میں کانت کے ایک جانشین ہے ایف ہر برٹ نے اس کے کچھ تصورات کو اپنے تعلیمی نظام فلکر میں شامل کیا۔

کانت نے فلسفیات تحریروں کے علاوہ سائنسی موضوعات پر متعدد مقامے پر بھی لکھے جن میں سے کئی طبعی جغرافیہ کے بارے میں ہیں۔ اس کا سب سے زیادہ متأثر کن کام ”جزل نچرل ہسٹری اینڈ تھیوری آف دی ہیوز“ (1755ء) تھا جس میں وہ کائنات کے ایک تیزی سے گھومنت ہونے نیپولاس سے تکمیل پانے کا مفروضہ پیش کرتا ہے۔





## 57- موسس مینڈل سوہن

پیدائش: 26 ستمبر 1729 عیسوی

وفات: 4 جنوری 1786 عیسوی

ملک: جرمنی

اہم کام: "فلسفیانہ مقاٹے"

جرمن فلسفی اور مصنف، یہودیوں کے سول حقوق کا زبردست حمایتی اور یہودی علیحدگی پسندی کو مسترد کرنے والا موسس مینڈل سوہن جرمنی میں دیباو کے مقام پر پیدا ہوا اور اپنے باپ اور مقامی ربی کے پاس تعلیم حاصل کی۔ 1750ء میں وہ برلن میں ریشم کے ایک تاجر کے پھوٹ کو پڑھانے لگا اور بعد میں تاجر کا پارٹنر بن گیا۔ 1754ء میں اس کا تعارف جرمن ڈرامہ نگار اور فقائد لینگ سے ہوا اور دونوں کی دوستی ہو گئی۔ یہودی آزادی کے چپن لینگ نے بعد میں مینڈل سوہن کے ڈرائے "Nathan the Wise" (1779ء) میں ہیرودی کی صورت اختیار کی۔ مینڈل سوہن کے "فلسفیانہ مقاٹے" (1755ء) میں لینگ نے کسی نام کے

بغیر شائع کروائے۔

1764 گھمیں مینڈل سوہن نے مابعدالطبیعیاتی موضوع پر بہترین مضمون لکھنے کا برلن اکیڈمی انعام جیتا جس کا موضوع تھا: "مابعدالطبیعیات کو ایک سائنس ثابت کرنے کے بارے میں" اس کا مقالہ "Phadon" (جس میں اُس نے روح کی لاقانیت پر اپنے ایمان کی دضاحت کی) افلاطون کے مکالے "Phadon" پر مبنی تھا۔ اس مقالے کی وجہ سے اُسے "جمن سقراط" کہا جانے لگا۔ مینڈل سوہن نے فلسفیانہ تحریروں کے علاوہ یہودیت اور یہودی قوم پر بھی کتابیں تصنیف کیں۔ اُس کا سب سے بڑا کارنامہ جرمون زبان و ادب کی دنیا کے دروازے اپنے یہودی ہم وطنوں پر واکرنا تھا۔ اُس نے یہ کام عہد نامہ عقیق کی پہلی پاچ کتب (خمسة موسي) اور توریت کا جرمون زبان میں ترجمہ کرنے کا ذریعہ انجام دیا۔

جدید یہودی فلسفہ ڈیکارٹ کے بعد سے نقطہ نظر میں ایک بنیادی تبدیلی کا عکاس ہے۔ اس میں مکافہ اور منطق کے سچائی کی دو مختلف کیلگریز کو ہم آہنگ کرنے کی کوشش ختم ہو گئی اور یہ انسانی منطق کے عمومی ڈھانچے میں رہتے ہوئے مذہب کی اہمیت کی تصویر کشی کی کوشش کرتا ہے۔ مینڈل سوہن کے ہاں یہ کوشش جرمون Aufklärung (جس کا وہ ممتاز نمائندہ تھا) کی دانشورانہ آب و ہوا سے تحریک یافتگی ہے۔ اُس نے اپنے یہودی فلسفہ کی بنیاد حقیقت کی سچائیوں اور منطق کی سچائیوں کے درمیان لپیز کے بیان کردہ فرق پر رکھی۔ تاریخی مکافہ نہیں بلکہ Lumen naturale یا فطری نور مذہبی سچائی کا مآخذ ہے۔ مذہب کے اساسی دعوے ۔۔۔ شخصی خدا کا وجود اور انسانی روح کی لاقانیت ۔۔۔ اپنی استدالیت کے حوالے سے ہمہ گیر سچائیاں ہیں۔ یہ تاریخی مکافہ پر انحراف نہیں کرتی بلکہ تمام زمانوں میں آشکار ہیں۔ سپیوزا کے ایک مشورے پر عمل کرتے ہوئے اُس نے تاریخی مکافہ کی اہمیت کو عملی اخلاقیات اور مذہبی قانون تک ہی محدود رکھا۔ اُس کا ایک جملہ مشہور ہے کہ "یہودیت ایک الہامی مذہب نہیں بلکہ ایک الہامی قانون (شریعت) ہے۔ چنانچہ یہودیت سمت کر الوہی قانون سازی بن گئی، لیکن ساتھ ہی ساتھ و سعت اختیار کر کے منطق کا ہمہ گیر مذہب بھی نہیں۔

مینڈل سوہن کا سب سے بڑا مقصود یک لونقطہ نظر کو مذہبی سوچ کے ساتھ ہم آہنگ کرنا تھا۔ اُس نے کہا کہ کنست (Synagogue) میں جاتا فرض نہیں بلکہ اختیاری ہے۔

رہیوں کا سیاسی غلبہ اختتام پذیر ہو چکا تھا۔ اب ان کا دین بدری کا اختیار قانونی حیثیت کو بیٹھا۔ لیکن ریاست کے لیے اپنے شہریوں کو عبادت کی جگہ آزادانہ طور پر منتخب کرنے کی اجازت دینا ضروری تھا۔ منطق نے نفرت اور ایزد آدمی پر غلبہ پالیا۔ یہودیوں کے لیے ضروری تھا کہ وہ گھر اور عبادت گھروں میں تو یہودی ہی رہیں لیکن ریاست کے وفادار شہری اور عوامی زندگی میں فعال بھی نہیں۔ جب خدا نے کوہ سینا کی پر موی کو شریعت دی تو یہ دراصل اُس کے لوگوں پر نافذ کر دے ایک نظام قوانین تھا۔ تاہم یہودیوں کے پاس انسانیت کی فلاح کا کوئی مشن نہیں تھا۔

مینڈل سوہن کئی اہم حکمرانوں اور مفکرین سے ملا۔ فریڈرک اعظم کے ساتھ ایک مشہور گفتگو میں اُس نے اعتراض کیا کہ وہ فرانسیسی زبان میں کیوں لکھتا ہے۔ یہودی خالف قوانین کی موجودگی میں یہ سوال بہت جرأت مندانہ تھا۔ ایک پروٹوٹھٹ ماہر دینیات جوہاں لاوٹھر نے لوگوں کے سامنے پوچھا کہ مینڈل سوہن یہودیوں اور عیسائیوں کو ایک کرنے کی سوچ کیوں رکھتا ہے؟ جواب میں موس متنقی انداز میں یہودیت کا دفاع کرنے لگا۔

مینڈل سوہن کا سیکولر نکاٹ نگاہ ہمیشہ روایتی مذہبی وظیفے کے لیے گھرے احترام کے ذریعہ معتدل رہا۔ موس میونا نیڈر ز کی پیروی میں اس نے تمام انسانی کاوشوں میں منطق تلاش کرنا چاہی۔ اُس کی نظر میں بے داغ حمل اور جسم نو پر یقین رکھنے والی عیسائیت شریعت پرست یہودیت کی نسبت کہیں زیادہ غیر منطقی تھی۔ ایمان کا ہر قدم اٹھتے وقت استدلالی سوچ ہمراہ ہوئی چاہیے۔

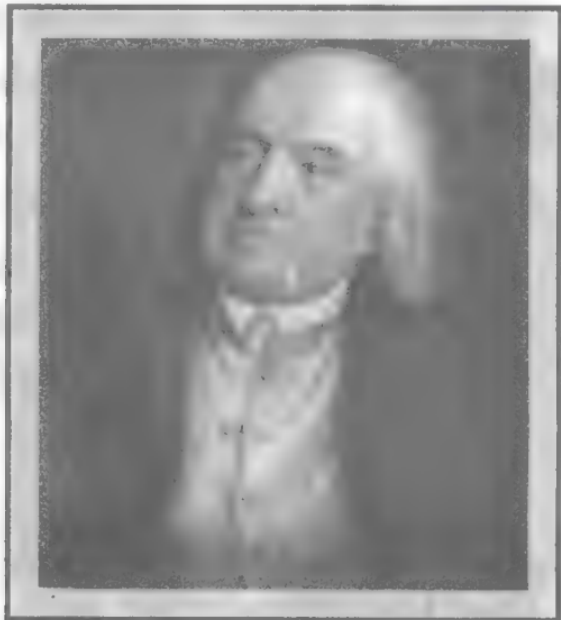
یہودی زندگی کی ترقی پر مینڈل سوہن کا اثر قائم رہا۔ اُس کے فلسفے نے مشرقی یورپی یہودیوں کو دیہاتی کلچر سے نکالا۔ وہ یہودیوں اور عیسائیوں کو ملا کر ایک استدلالی آزاد معاشرہ ہنانا چاہتا تھا۔ تاہم اُس نے تبدیلی مذہب کو مسترد کرتے ہوئے تحمل رواداری اور باہمی احترام کی درخواست کی۔ یہودیوں کو یہودی اور عیسائیوں کو عیسائی ہی رہنا چاہیے۔ ان میں بہت کچھ مشترک تھا۔ جرمن ادب کی ممتاز ترین شخصیات گوئے اور شلنے بعد میں تسلیم کیا کہ مینڈل سوہن نے جرمن زبان اور استدالیت پسند عالمگیر فلسفہ کو آزادی دلائی۔

مینڈل سوہن کی کوششوں کا ایک ثابت نتیجہ یہ نکلا کہ سکولوں میں جرمن یہودی

نوجوانوں کو جدید نصاب پڑھایا جانے لگا۔ مگر وہ اپنے آزادی پسند فلسفہ کے متانج کو زیادہ دور تک نہ دیکھ سکا۔ اس کے اپنے تمام بچ (مساویے ایک) پر وٹسٹ بن گئے۔ 1700ء کی دہائی کے اوپر اور آخر میں تقریباً 10 فصد جمن یہودیوں نے عیسائیت قبول کر لی۔ سیکولر ازم عموماً اجتماعی انجداب تک لے جاتا ہے۔ اسی لیے اپنے اپنے محدود نظریہ ہائے دنیا اور تنگ خیالات کے دائرے میں بند لوگ اس سے ڈرتے ہیں۔

مینڈل سوہن نے اپنی ذاتی مثال کے ذریعہ ثابت کیا کہ یہودیت کو عہدروشن خیالی کی استدلالیت کے ساتھ ملا ناممکن تھا۔ چنانچہ وہ یہودی روشن خیالی (Haskala) کے پہلے کاروں اور نمایاں آوازوں میں سے ایک تھا جس نے یہودیوں کو جدید یورپی ثقافت کے مرکزی دھارے میں شامل کیا۔ مذہبی رواداری کی حمایت اور اپنی دانشورانہ کامیابیوں کے ذریعہ اس نے یہودیوں کو جرمی میں غالب سماجی، ثقافتی، سیاسی اور اقتصادی پابندیوں سے آزادی دلائی۔





## 58- جیری بینٹھم

پیدائش: 15 فروری 1748 عیسوی

وفات: 8 جون 1832 عیسوی

ملک: برطانیہ

اہم کام: "Introduction to the Principles of Morals and Legislation"

برطانوی فلسفی، ماہر معیشت اور جیورست (قانون دان) جیری بینٹھم نے نظریہ افادیت (Utilitarianism) کی بنیاد رکھی۔ وہ 15 فروری 1748ء کو لندن میں پیدا ہوا۔ وہ تین سال کی عمر میں ہی سنجیدہ مقالے پڑھنے لگا، پانچ سال کی عمر میں واںکن بجانا سیکھ لیا اور ایک سال بعد لاٹینی اور فرانسیسی کا مطالعہ شروع کر دیا۔ بارہ برس کی عمر میں آسکسفورڈ یونیورسٹی میں داخل ہو گیا، قانون کا مطالعہ کیا اور بار میں شمولیت اختیار کی، تاہم قانون کی پریکش نہ کی۔ اس کے بجائے وہ قانونی نظام کی اصلاح کے منصوبے اور قانون و اخلاقیات کی ایک عمومی تھیوری پر کام

کرتا رہا اور اپنی سوچ کے مختلف پہلوؤں پر مختصر تحریریں شائع کروائیں۔ 1789ء میں وہ اپنی کتاب "Introduction to the Principles of Morals and Legislation" کی وجہ سے مشہور و معروف ہو گیا۔

بنیتھم "فلسفیان انقلاب پسندوں" کا رہنمایا جس کے ارکان میں جیمز اور اس کا بیٹا جان شوارٹ مل بھی شامل تھے۔ انہوں نے "ویسٹ مشریویو" جاری اور اسے ایڈٹ کیا جو ان کے اصلاحی خیالات کا ایک ذریعہ نکال بھیتھم 6 جون 1832ء کو لندن میں فوت ہوا۔ وصیت کے مطابق اس کی لاش کو دوستوں کے سامنے چیراچھاڑا گیا اور رہائش پھر کو یونیورسٹی کالج لندن میں ایک شیشے کے شوکیس میں رکھ دیا گیا۔ وہ اس ادارے کے بانیوں میں سے ایک تھا۔

عہد روشن خیال کے فلسفیوں مثلاً دیدرہ و ولیم لاک اور ہیوم کے زیر اثر بنیتھم نے تحریریت پسندانہ نقطہ نظر کو استدالیت کے ساتھ طالیا۔ اس نے لاک کو ایک ایسے مثالی شخص کے طور پر دیکھا جس نے روایت اور دستور پر استدال کو ترجیح دی اور جس نے اصطلاحات کے استعمال میں درستگی پر اصرار کیا۔ ہیوم کا اثر زیادہ تر نفیاتی نسبت پسندی (Associationism) کی تہہ میں کارفرما اصولوں کے حوالے سے پڑا۔

بنیتھم کا تجزیاتی اور تحریبی طریقہ کارباخ خصوص قانون پر اس کی تنقید اور بالعموم اخلاقی و سیاسی و عوظی میں نظر آتا ہے۔ اس کا اصل ہدف فسانوں (Fictions) اور خاص طور پر قانونی فسانوں کی موجودگی تھی۔ اس کے خیال میں کسی چیز کے کسی حصے یا پہلو کو تحریر یہی انداز میں زیر غور لانا فریب اور گڑ بڑ کا باعث تھا۔ کچھ صورتوں میں تو "تعلق"؛ "حق"؛ "طاقت" اور "ملکیت" جیسی من گھرست اصطلاحات ایک حد تک مفید تھیں؛ تاہم زیادہ تر صورتوں میں ان کا اصل مفہوم بھلا دیا گیا تھا۔ بنیتھم نے قانونی فسانوں کو قاتوں سے ہر ممکن حد تک نکالنے کی امید کی۔

بنیتھم کے خیال میں اخلاقی اصولوں اور قانون سازی کو سائنسی انداز میں بیان کیا جاسکتا ہے، لیکن اس کام کے لیے انسانی فطرت کو بیان کرنے کی ضرورت ہے۔ جس طرح فطرت کی قوانین طبیعتیات کے حوالے سے وضاحت کی جاتی ہے، اسی طرح انسانی طرز عمل کو مسرت اور ذکر کی دو بنیادی تحریکات کے حوالے سے بیان کیا جاسکتا ہے۔ یہ جسمانی نظریہ

لذتیت (Hedonism) ہے۔ یہ حکم تسلیم کرتا ہے کہ انسانی تحریک کا اس قسم کا تجزیہ کرنے کا کوئی برداشت شہوت موجود نہیں، لیکن تمام لوگوں کے افعال میں یہی کارفرما ہوتی ہے۔ اپنی مشہور کتاب کے دیباچے میں وہ لکھتا ہے: ”نظرت نے نوع انسانی کو دخود مختار آقاوں یعنی دکھ اور سرست کی اطاعت میں رکھا ہے۔ اُنہی کی بندیا پر ہمارے ہر عمل کا تعین ہوتا ہے۔ ایک طرف درست اور غلط کا معيار اور دوسری طرف علت اور معلول کا سلسلہ ہے۔ ہمارے ہر ایک فعل، ہر ایک قول اور ہر ایک سوچ پر دکھ اور سرست کی ہی حکومت ہے۔“ چنانچہ یہ حکم کے خیال میں خوشی اور دکھ نہ صرف ہمارے فعل کی وضاحت ہیں، بلکہ ہماری یعنی کا بھی تعین کرتے ہیں۔

بینیتھم کے اخلاقی اور سیاسی فلسفہ کی بنیاد تین اصولوں پر ہے: عظیم ترین مسروت کا اصول ہے گیر ایمانیت (Egoism) اور اپنے مفادات کو مصنوعی طور پر دوسروں کے مفادات سے شاخت کرنا۔

اپنی مشہور ترین کتاب کے دیباچے میں یعنی تم نے افادیت کو اصلاح کی بنیاد کے طور پر پیش کیا۔ اس نے کہا کہ آپ اصول افادیت لا گو کرنے کے ذریعہ سائنسی انداز میں تعین کر

سکتے ہیں کہ اخلاقی طور پر کیا چیز قابلِ قنج ہے۔ ایسے افعال درست ہیں جو زیادہ سے زیادہ لوگوں کے لیے زیادہ سے زیادہ سرست کا باعث نہیں۔ سرتوں اور دکھوں کا اخلاقی انداز میں حساب کتاب لگانے کے ذریعے درست اور غلط فعل کا فیصلہ کیا جاسکتا ہے۔ اگر سرستیں اور دکھوں کی ترتیب میں ہوں تو اخلاقی، سیاسی اور قانونی سرگرمیوں کی افادیت پسندانہ قدر افزائی ممکن ہوگی۔ نیز اگر اقدار کی بیاد خوشنیوں اور دکھوں پر ہوتے فطری حقوق اور فطری قانون کی تھیوریز ہے کار ہو جاتی ہیں۔ جان شوارٹ مل نے پیشہ کے کچھ اصولوں میں ترمیم کرتے ہوئے اُس کا سرست کی مقدار کا حساب لگانے کا طریقہ سرست دیکھا۔

انیسویں صدی کے نصف آخر کے دوران برطانوی حکومت کی انتظامی مشینری، کریمٹل لاؤغیرہ میں اصلاحات پر پیشہ کے خیالات کا گہر اثر پڑا۔





## 59- جوہان گوٹ لیب فشٹے

پیدائش: 1762 عیسوی

وفات: 1814 عیسوی

ملک: جرمنی

اہم کام: "The Science of Ethics"

جرمن فلسفی اور معلم جوہان گوٹ لیب فشٹے حقیقت اور اخلاقی اقدام کی عینیت پسندانہ تھیوری کا محرک تھا۔ نشٹے 19 مئی 1762ء کو ساکسونی میں بے مقام Rammenau پیدا ہوا۔ اس نے Pforzheim اور لیپزیگ میں تعلیم حاصل کی۔ اس کے بے نام شائع ہونے والے مضمون "Critique of All Revelation" کو شروع میں جرمن فلسفی کانت کی تحریر خیال کیا گیا۔ اسی کی بنیاد پر اسے جینا یوپنورٹی میں فلسفہ پڑھانے کا عہدہ ملا (1793ء)۔ تاہم، فشٹے پر الحاد پرستی کا الزام لگا اور یہ عہدہ چھوڑنے پر مجبور ہوا۔ اس نے لکھنا اور پیچھرہ دینا جاری رکھا اور 1805ء میں ایرلینگن میں فلسفہ کی چیز حاصل کر لی۔ 1810ء میں وہ نی یورن

یونیورسٹی کا پہلا ریکٹر بنا۔ اس عرصہ کے دوران پولین کی اولوالمعزی اور مہمات نے جمن ریاستوں کی خود مختاری کو خطرے میں ڈال دیا، اور فلسفے نے جوش و خروش کے ساتھ ایک جمن قوی شعور کی ترقی کی تھا یہ ترقی کی تھا 1814ء کو برلن میں فوت ہوا۔

فلسفے نے جا گیر دارالشہر اور جا گیر دارالہدایہ طبقات کے خاتمے پر زور دیا۔ وہ "عملی" فلسفے کی اہمیت اخلاقیات ریاست اور قانونی نظام کی توحیہ کا حامی تھا، لیکن اس نے فلسفے کی "فعالیت" کو صرف اخلاقی بصیرت تک ہی محدود کر دیا۔ اس نے سائنسی بہیادر کھنے والے نظام "علم کی سائنس" پر غور فکر کیا جو "عملی" فلسفے کے لیے لازمی شرط تھی۔ موضوعی عینیت نے اس کی 1794ء میں شائع ہونے والی کتاب "علم کی سائنس" کی بہیادر فراہم کی۔

فلسفے نے کاٹ کے شے بالذات ("thing-in itself") کے نظریے کو مسٹر کیا، اور علم کی تمام متنوع اقسام کو واحد موضوعی عینیت پسندانہ عنصر سے مستبط (Deduce) کرنا چاہا۔ وہ ایک قسم کے مطلق اور لاحدود فعالیت والے موضوع کی بات کرتا ہے جس نے دنیا تخلیق کی۔ اس کی ابتدائی انا (Ego) نہ تو انفرادی انا ہے اور نہ ہی سپوزا کے بیان کردہ جوہر جیسا کوئی جوہر ہے بلکہ وہ شعور کی اخلاقی فعالیت ہے۔ اس باطنی مطلق انا سے فلسفے نے انفرادی انا کا سراغ لگایا۔ مؤخر الذکر مطلق نہیں بلکہ محض ایک حدود انسانی موضوع یا تجربی انا ہے جس کو اپنے ہی جیسی تجربی فطرت کا سامنا ہے۔ چنانچہ انا اور غیر انا کو پیش کرنے والا نظری فلسفہ لازمی طور پر ایک ہی ابتدائی انا کی حدود کے اندر انہیں ایک دوسرے کے مقابل لاتا ہے۔ مقابل، جوابی مقابل اور تالیف کے اس مخصوص طریقہ پر عمل کرتے ہوئے فلسفے نے ہستی اور سوچ کی نظری اور عملی دونوں کیلگریز کا ایک نظام پیش کیا۔ عینیت پسندانہ جدلیات کے کچھ عناصر اسی طریقہ کار میں ترقی پذیر ہوئے۔ اسے "Antithetical" (تناقض) کہا گیا، کیونکہ فلسفے ایسی تھیس کو تھیس میں سے اخذ (مستبط) کرنے کے بجائے اسے بطور متضاد تھیس کے مقابل رکھتا ہے۔

درحقیقت فلسفے ایک اولین اصول کی تلاش میں تھا جو خود تاباں تھا اور کسی پر مخصر نہیں تھا، البتہ باقی ہر چیز اس پر انحصار رکھتی تھی۔ اسے یہ اصول کاٹ کے نظریہ خود آگئی میں مل گیا

جسے انا کا نام دیا۔ لیکن وہ کاٹ سے مزید آگے بڑھا۔ کاٹ کے لیے خود آگئی نقطہ اتحاد فراہم کرتی تھی جس سے سارا علم منسوب تھا۔ فشٹے کی ”انا“ ایسا اتحاد ہے جس کے تحت ہر چیز، چاہے ہستی ہو یا علم، کو سویا جانا ہے۔ جو چیز کاٹ کے لیے مخصوص منطقی یا علمیاتی تھی وہ فشٹے کے لیے مابعد الطبيعیاتی بھی بن گئی۔ درحقیقت فشٹے کی نظر میں خود آگئی علم اور ہستی دونوں کا اتحاد تھی۔ انا کے لیے ”جاننا“ اور ”موجود ہونا“، مختلف چیزیں نہیں۔ ہم چیز میں سے کچھ منقی کر سکتے ہیں، لیکن انا میں سے نہیں۔ یہ کہنے کی بہ مشکل ہی کوئی ضرورت ہے کہ فشٹے کے لیے انا کا مطلب انفرادی ذات نہیں۔ انفرادیت شور کا ایک مخصوص محدود انداز ہے، لہذا سے ہم گیر طور پر حاضر انا کے مساوی نہیں کہا جاسکتا۔

вшٹے نے ذہن کے ذریعہ چاہی پر برادر است غور و فکر یعنی ”عقلی و جدان“، کو منطقی علم کا وسیلہ قرار دیا۔ بنیادی موضوعی عینیت کے علاوہ اُس کا فلسفہ معرفتی عینیت کی جانب بھی رجحان رکھتا ہے۔ زندگی کے آخری برسوں کے دوران یہ رجحان زیادہ نمایاں ہو گیا۔

چونکہ کاٹ نے عینیت پسندی کو مسترد کر دیا اور شے بالذات پر یقین قائم کیا، اس لیے فشٹے کو جرمن آئینڈ ملزم کا بانی قرار دیا جاسکتا ہے۔ شروع میں وہ کاٹ پسند تھا، اور بعد میں اُس نے کہا کہ وہ صرف کاٹ کے فلسفہ کو مر بوط بنانے کی کوشش کر رہا تھا۔ اُس نے ایک اعلیٰ ترین سرجشے میں سے کیلگریز مستبط کرنے کی ضرورت کو تسلیم کیا۔ بلاشبہ کاٹ نے اپنے انداز میں انہیں مستبط کیا تھا۔ لیکن فشٹے نے خود آگئی کو تجربے کی مطلق شرط ثابت کر دیا اور کہا کہ مختلف کیلگریز اسی اتحاد کی مختلف صورتیں ہیں۔

مارکسزم، لینین ازم کے بانیوں نے فشٹے کے ترقی پسندانہ اور ری ایکشنزی افکار کا بہت گہرائی میں مطالعہ کیا۔ انگلیس نے اُسے جرمن کیونٹوں کے لیے نہایت محترم فلسفیوں میں سے ایک قرار دیا۔





## 60- فریڈرک ہیگل

پیدائش: 1770 عیسوی

وفات: 1831 عیسوی

ملک: جرمنی

اہم کام: "ذہن کی مظہریت"

جمن معرفی عینیت پسند (Objective Idealist) فلسفی جارج وبلم فریڈرک ہیگل آنیسویں صدی کے اہم ترین مفکریں میں شمار ہوتا ہے۔ وہ 27 اگست 1770 کو Stuttgart میں ایک ریونیو افر کے گھر پیدا ہوا۔ اس کی پرورش پر وٹشت زہد و تقویٰ کے ماحول میں ہوئی اور Stuttgart جمنازیم میں پڑھنے کے دوران یونانی و رومان کلاسیکی تحریروں سے متعارف ہوا۔ باپ اسے کلیسا ای آدمی بنانا چاہتا تھا۔ لہذا وہ 1788ء میں ٹکن یونیورسٹی کی Seminary میں داخل ہوا۔ دہاں اس کی دوستی شاعر فریڈرک ہولڈر لین اور فلسفی فریڈرک وللم شیلنگ سے ہو گئی۔ فلسفہ اور دینیات میں ایک کورس مکمل کرنے اور مفسری میں نہ جانے کا

فیصلہ کرنے کے بعد وہ 1793ء میں سوئٹزرلینڈ گیا اور پرائیویٹ اتالیق بن گیا۔ 1794ء میں اُس نے فریتکفرت میں ایسا ہی ایک عہدہ لیا۔ دو سال بعد باپ کی وفات پر اُسے ترکے میں اتنی دولت مل گئی کہ جو فکر معاشر سے آزادی دلانے کے لیے کافی تھی۔

1801ء میں ہیگل جینا یونیورسٹی میں گیا۔ وہاں مطالعہ کیا لکھا اور انجام کارٹک پھر بن گیا۔ وہیں پر اُس نے ذہن کی مظہریت ("Phenomenology of Mind") مکمل کی جو اُس کی اہم ترین کتب میں ہے ایک ہے۔ وہ اکتوبر 1806ء تک جینا میں رہا جب فرانسیسی اس شہر پر قابض ہو گئے اور اُسے راہ فرار اختیار کرنا پڑا۔ اپنے باپ کی چھوڑی ہوئی جائیداد ختم ہو جانے کے بعد وہ بواریا میں ایک جریدے کا ایڈیٹر بننا۔ تاہم صحافت زیادہ پسند نہ آئی اور یونورنبرگ جا کر آٹھ سال تک ایک جمنازیم میں بطور ہدیہ ماسٹر کام کرتا رہا۔

یونورنبرگ میں ہی قیام کے دوران ہیگل میری والں نکر سے ملا اور اُس سے شادی کر کے تین بچوں کا باپ بنا۔ شادی سے پہلے وہ ایک "ناجائز" بیٹے کا باپ بھی بن چکا تھا۔ 1812ء سے 1816ء کے دوران اُس نے "منطق کی سائنس" شائع کی۔ 1816ء میں وہ یونیورسٹی آف ہیڈلبرگ میں پروفیسر تھیں۔ کچھ عرصہ بعد اُس کی کتاب "از ایکلوبیڈیا آف دی فلاسفیکل سائنس ان آوٹ لائن" شائع ہوئی۔ 1818ء میں اُسے برلن یونیورسٹی میں پڑھانے کی دعوت ملی اور 14 نومبر 1831ء کو وفات تک وہیں رہا۔

ہیگل عہد جوانی میں ایک انقلابی تھا۔ اُس نے اخبار ہویں صدی کے انقلاب فرانس کو خوش آمدید کہا اور پرنسپیالی پادشاہت کے جا گیر دارانہ نظام کے خلاف بغاوت کی۔ لیکن نپولین کی شکست کے بعد سارے یورپ میں آنے والے انحطاط نے ہیگل کے انداز فکر کو بھی متاثر کیا۔ اُس کا فلسفہ بورڑوازی انقلاب کے دہانے پر کھڑے جرمی کی متفاوت ترقی کا عکاس ہے؛ اُس نے ابھرتی ہوئی جرمی بورڑوازی سے تحریک حاصل کی اور ہیگل اُس بورڑوازی کا نظریہ ساز بن گیا۔ تاہم اُس کے فلسفے کے ترقی پسندانہ اور حنی کہ انقلابی رجحان نے ایک طرف ہم عصر یورپ کا انقلابی مزاج منگکس کیا اور دوسری طرف اُس کے رجعت پسندانہ خیالات جرمی بورڑوازی کی بزدیلی اور تاہم موافقت کے عکاس ہیں۔

ہیگل کی عینیت پسندی اُس کی تمام تحریریوں میں واضح ہے۔ کارل مارکس نے

”ذہن کی مظہریت“ کو ”ہیگلی فلسفہ کا اصل سرچشمہ اور کنجی“ قرار دیا۔ اس میں ہیگل انسانی شعور کا ارتقاء۔۔۔ پہلی شعوری علامات سے لے کر سائنس کی شعوری ترقی تک۔۔۔ بیان کرتا ہے۔ کتاب میں بے گانگی کی ایک کلینگری کا تجزیہ شامل ہے۔ اس نے انسان اور اس کی تاریخ کو اسی کے کام کا نتیجہ تصور کیا۔ اس میں ہیگل کی جدلیات کے بنیادی اصول، سوچ اور فکر کی مشاہدہت کی استدلالی توضیح اور ساری دنیا کی بنیاد اور جوہر کے طور پر خود روئین مطلق کا تصور بھی موجود ہے۔

ہیگل کی مطلق (معروضی) عینیت کا نظام دلیل دیتا ہے کہ تمام فطری اور سماجی مظاہر کی بنیاد مطلق پر ہے۔۔۔ روح اور مطلق، عین مطلق، دنیادی استدلال یاد دنیادی روح۔ یہ مطلق فعال ہے، اس کی فعالیت سوچ یا زیادہ درست طور پر خود شناسی پر مبنی ہے۔ عین مطلق تین مراحل میں ترقی پاتا ہے: (1) عین کی اپنی ہی ذات میں ترقی، ”خالص فکر کے غصہ“ میں، یعنی مطلق جس میں عین خود کو مسلک اور مطلق کلینگریز میں آشکار کرتا ہے۔ (2) عین کی ”دوسرا ہستی“ کی صورت میں ترقی، فطرت کی صورت میں، یعنی فطرت کا فلسفہ۔ ہیگل کے مطابق فطرت ترقی نہیں پاتی: یہ محض روحانی جوہر پر مشتمل مطلق کلینگریز کا خارجی اظہار ہے۔ (3) عین کی سوچ اور تاریخ میں ترقی، روح میں ترقی، یعنی روح کا فلسفہ۔ اس مرحلے پر عین مطلق اپنے اندر پسپا ہو کر اپنے مواد (Content) کو انسانی استدلال اور فعالیت کی مختلف صورتوں میں آشکار کرتا ہے۔ ہیگل نے کہا کہ اس کے نظام نے مطلق عین کی خود ترقی (Self-Development) کو مکمل کر دیا اور ساتھ ہی ساتھ اسے خود آگاہ بھی کیا۔

اپر بیان کردہ خیالات شاید سمجھنے میں مشکل کا باعث ہیں۔ آئیے انہیں ایک اور طریقے سے بیان کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ دراصل ہیگل کا مقصد ایک اتنا جامع فلسفیانہ نظام پیش کرنا تھا کہ جو اس کے پیش روؤں کے تمام نظریات کا احاطہ کر لے اور ایک تصوراتی ڈھانچہ تخلیق کرے جس کے ذریعہ ماضی اور مستقبل دونوں کو فلسفیانہ لحاظ سے سمجھا جاسکے۔ اس کام کے لیے ”حقیقت“ کے بھرپور بیان کی ضرورت تھی۔ چنانچہ ہیگل نے فلسفے کا موضوع بحثیت مجموعی حقیقت کو تصور کیا۔ یہ حقیقت، یا ساری موجودات کا مجموعی ترقیاتی عمل ہے۔ وہ اسے مطلق یا مطلق روح کے طور پر بیان کرتا ہے۔ اس کے مطابق فلسفے کا مقصد مطلق روح کی

ترقی کا خاکر پیش کرنا ہے۔ اس کے مندرجہ ذیل تین مرحلے ہیں۔۔۔ (1) مطلق کا داخلی منطقی ڈھانچہ واضح کرنا۔ (2) فطرت اور انسانی تاریخ میں مطلق کے خود کو آشکار کرنے کا انداز دکھانا۔ اور (3) مطلق کی عائی فطرت کی وضاحت، یعنی مطلق جو مقصود رکھتا ہے اس کو عیاں کرنا۔ ہیگل کی جدلیات فلسفہ کے میدان میں ایک قابل قدر تصور ہے۔ مطلق کے منطقی ڈھانچے کے حوالے سے ہیگل قدیم یونانی فلسفی پاریینا یونیز کی پیروی میں دلیل دیتا ہے کہ ”جو کچھ منطقی ہے وہ حقیقی ہے اور جو کچھ حقیقی ہے وہ منطقی ہے۔“ اس نے دعویٰ کیا کہ ”مطلق“ کو حقیقی طور پر خالص فلک (فلکِ حض) یا روح یا ذہن سمجھنا چاہیے جو خود ترقی کے عمل میں ہے۔ اس ترقیاتی عمل پر حاوی منطق جدلیات (Dialectic) ہے۔ جدلیاتی طریقہ کار میں یہ نقطہ نظر شامل ہے کہ حرکت یا عمل یا ترقی متفاہات کے گلراڈ کا نتیجہ ہے۔ روایتی طور پر ہیگل کے اس فلکی پہلو کا تجربہ تھیس، ایٹھی تھیس اور سنتھیس کی لیگلر یز میں کیا گیا ہے۔ اگرچہ ہیگل نے ان اصطلاحات سے گریز کیا، لیکن یہ اس کے تصور جدلیات کو سمجھنے میں مددگار ہیں۔ چنانچہ تھیس ایک تصور یا تاریخی لمبی ہو سکتا ہے۔ اس قسم کا تصور (میں) اپنے اندر ناکمل پن رکھتا ہے جو مخالفت یا ایٹھی تھیس، متفاہ تصور یا حرکت کو ابھارتا ہے۔ گلراڈ کے نتیجے میں تیسرا مرحلہ یعنی سنتھیس جنم لیتا ہے جو ایٹھی تھیس اور تھیس میں شامل سچائی کو زیادہ بہتر سطح پر باہم مرتب کر کے گلراڈ کو ختم کرتا ہے۔ یہ سنتھیس خود بھی ایک یا تھیس بن جاتا ہے جو ایک اور ایٹھی تھیس پیدا کرتا ہے اور یہ سلسلہ اسی طرح چلتا رہتا ہے۔ یہ عقلی یا تاریخی ترقی کا انداز عمل ہے۔ ہیگل نے سوچا کہ مطلق روح (حقیقت کا مجموعہ) خود بھی جدلیاتی انداز میں ترقی پاتے ہوئے ایک دستی منزل یا مقصد کی طرف بڑھتی ہے۔

چنانچہ ہیگل کی نظر میں حقیقت کو خود ترقی کے عمل میں جدلیاتی طور پر آشکار ہوتے ہوئے مطلق کے طور پر سمجھا جا سکتا ہے۔ اس ترقی کے عمل میں مطلق خود کو فطرت اور انسانی تاریخ دونوں میں مکشف کرتا ہے۔ محدود و اذہان اور انسانی تاریخ مطلق کے ہی مظہر ہیں۔ یقیناً مطلق حقیقت کو سمجھنے میں انسانی ذہن کی بڑھتی ہوئی تھیس کے ذریعہ خود کو جانتا ہے۔ ہیگل نے اس انسانی تھیس کی ترقی کو تین سطحات کے حوالے سے بیان کیا: آرٹ ند ہب اور فلم۔ آرٹ مطلق کا مادی صورتوں میں اور اس کرتا اور خوبصورتی کی حیاتی صورتوں کے ذریعہ منطقی

کی تعبیر کرتا ہے۔ مذہب تشبیہات اور علامات کے ذریعہ مطلق کو جانتا ہے۔ یہ گل کی نظر میں اعلیٰ ترین مذہب عیسائیت ہے۔ تاہم فلسفہ مطلق کو استدالی انداز میں سمجھنے کے باعث بالاترین حیثیت کا حامل ہے۔ ایک مرتبہ یہ منزل حاصل ہو جائے تو مطلق مکمل خود آگئی حاصل کر لیتا ہے اور کائناتی ڈرامہ اپنی منزل پر پہنچ جاتا ہے۔ یہ گل نے صرف اسی نقطے پر مطلق کو خدا کے ساتھ شناخت کیا۔ اس نے کہا ”خدا صرف اسی حد تک خدا ہے جس حد تک وہ خود آگاہ ہوتا ہے۔“ یہ گل کی جدلیات اس کے عینیت پسندانہ فلسفے کے ساتھ میں نہیں کھاتی۔ اس کی عینیت پسندی اور بورڈ واحدو نے اسے اپنے جدلیاتی نظریات سے انحراف پر مائل کیا۔ وہ جدلیات کو سماجی حالات پر لاگو کرنے کے قابل نہ ہو سکا۔ اپنی موت کے وقت وہ ہرمنی کا ممتاز ترین فلسفی تھا۔ اس کے نظریات و سیق پیمانے پر پڑھائے گئے اور اس کے شاگردوں کو عزت ملی۔ اس کے پیروکاروں میں اور بائیں بازو میں بہت گئے۔ دینیاتی اور سیاسی طور پر دائیں بازو والوں نے اس کے کام کی رجعت پسندانہ تعبیر پیش کی اور فلسفہ یہ گل اور عیسائیت کے درمیان مطابقت پر زور دیا۔ بائیں بازو کے یہ گلیوں نے انجام کا ملදار نہ روش اپنائی۔ سیاست میں ان میں سے متعدد انقلابی بنے، مثلاً لڑوگ فوری باخ، فریدرک اسٹنگل اور کارل مارکس شامل تھے۔ اسٹنگل اور مارکس نے یہ گل کے اس تصور کا زبردست اثر لیا کہ تاریخ جدلیاتی انداز میں آگے بڑھتی ہے، لیکن انہوں نے یہ گل کی فلسفیانہ عینیت کو مادیت کے ساتھ بدل دیا۔

انہوں اور 20 دیں صدی کے برطانوی فلسفہ پر یہ گل کی مابعدالطبیعیاتی عینیت نے زبردست اثر ڈالا۔۔۔ مثلاً فرانس ہر بہت بریٹھ لے اس کے علاوہ امریکی یو سیاہ رائی، اطالوی بیڈیڈ یٹو کرو کے بھی متاثر ہوئے۔ سورین کیر کی گارڈ کے توسط سے وجودیت بھی اس سے متاثر نظر آتی ہے۔ شعور کے بارے میں یہ گل کے خیالات نے مظہریت (Phenomenology) میں جگہ پائی۔





## 61- چارلس فوریئر

پیدائش: 7 اپریل 1772 عیسوی

وفات: 10 اکتوبر 1837 عیسوی

ملک: فرانس

اہم کام: "The Social Destiny of Man"

فرانسی فلسفی اور سو شلخت چارلس فوریئر Besancos میں پیدا ہوا اور وہیں پر یونیورسٹی میں تعلیم حاصل کی۔ تقریباً 1799ء میں فوریئر نے سیاسیات اور معاشیات کا مطالعہ شروع کیا۔ اس کی پہلی مفصل کتاب "Theory of the Four Movements and of General Destiny" (1808ء) میں اس کا سماجی نظام اور معاشرے کی کوآپریٹو نظم واضح طور پر ملتی ہے۔ فوریئر ازم کھلانے والے اس نظام کی بنیاد فوریئر کے اس یقین پر ہے کہ ہم آہنگی کا ایک ہمہ گیر سرچشمہ چار شعبوں میں جلوہ گر ہے: مادی کائنات، نامیاتی زندگی، حیوانی زندگی اور انسانی معاشرہ۔ یہ ہم آہنگی تھیں تھیں نشوونما پا سکتی ہے جب روایتی سماجی رویے کی جانب

سے خواہش کی تسلیم پر لا گو کردہ پائندیاں ختم ہو جائیں اور لوگ آزادانہ طور پر رہنے اور زندگی کی حکیمی کے قابل ہوں۔

فوریز کا تعلق متوسط درجے کے گھرانے سے تھا اور کافی عرصہ تک بطور کلک اور کار و باری ملازم کام کرتا رہا۔ اس نے عیش اور واضح انداز میں بورڑ و امماشرے پر تقید کی اقلاب فرانس کے نظریہ دانوں کے پیش کردہ نظریات اور حقیقت کے درمیان تضادات عیاں کیے، غربت اور دولت کے درمیان رقبابت کو واضح کیا اور اکثریت کے اخلاقی و جسمانی تنزل کو مکشف کیا۔ سو شلست نظام کی توجیہ پیش کرتے ہوئے وہ فرانسیسی مادیت پسندوں کے قبیلوں سے آگے بڑھا اور شخصیت کی تسلیم میں ماحول اور تعلیم کے فیصلہ کن کردار پر بات کی۔ تمام انسانی احساسات اور شوق (ذائقہ، لس، بصارت، ساعت، شامہ، محبت، پریت، "سازش" کی جانب رجحان، تنوع کی خواہش، گروہ بندی کی کوشش) انسانی کردار کے تمام اوصاف اچھے یا خرماں گیز ہیں۔ ان جذبات کو سکھنے کی کوئی ضرورت نہیں۔ غلطی انسان میں نہیں بلکہ اس معاشرے میں ہے جہاں وہ زندگی گزارتا ہے۔ چنانچہ ایک ایسا سماجی نظام تخلیق کرنا لازمی ہے جو انسانی خواہشات کی بھرپور تسلیم اور ان کی ترقی کو بڑھاوادے۔ چند پیداواری یوتزوں پر مشتمل *Phalange* کو مستقبل کے معاشرے کا مرکزی سیل ہونا چاہیے۔ *Phalange* کا ہر ایک رکن کام کا حق رکھتا ہے۔ لوگ اپنی اپنی دلچسپیوں کے لحاظ سے آزادانہ طور پر کسی پیداواری پیٹھ میں شامل ہوتے ہیں۔ *Phalange* انسان کو اپنی پیٹھ میں لے لینے والے عینیں پروفیشنل ایم کو ختم کر دیتا ہے۔ دن کے دوران *Phalange* یا اکائی کا ہر رکن ہر کام میں ذیہنی دو گھنٹے صرف کرتے ہوئے باری باری مختلف کام کرتا ہے۔ اس طرح محنت ایک ضرورت اور پرمسرت چیز بن جاتی ہے۔ نتیجتاً معاشرہ پیداوار کا ایک اعلیٰ معیار حاصل کرتا اور مادی خوشحالی دیکھتا ہے۔

فوریز اپنے تصوراتی *Phalange* یا اکائی میں محنت اور قابلیت کی بنیاد پر دولت تقسیم کرتا ہے۔ ذہنی اور جسمانی کام کے ذریعہ دیہات اور شہر کے درمیان اثنا تھیس کا خاتمه کرنے کے حوالے سے فوریز کے خیالات نہایت اہمیت کے حامل ہیں۔

یوں فوریز نے ایک یوٹو پیا پیش کی۔ اس نے اپنی خیالی دنیا کو ہر اعتبار سے عملی

بہانے کی کوشش کی۔ مثلاً اس کا معاشرہ (اوپر مذکور) برادریوں، اکائیوں یا *Phalange* میں تقسیم ہے اور ہر برادری 1600 افراد پر مشتمل ہے جو سب کے سب ایک زرخیز رہی علاقے کے مرکز میں بنی عمارت میں رہتے ہیں۔ اس نے برادری کے افراد کے لیے طریقہ عمل کے واضح اصول متعین کیے۔ کام قابلیت اور الہیت کی بنیاد پر تقسیم ہوتا۔ خجی ملکیت کا خاتمہ کرنے کے بجائے امیر اور غریب کو باہم ملا کر ان کے درمیان فرق کو دور کیا گیا۔ برادری کی اجتماعی دولت اس کے ارکان کی ضروریات پوری کرنے پر آزادی سے استعمال کی گئی۔ فوریہ اپنی یوٹو یا میں معاشرت کو راویتی مفہوم میں قبول نہیں کرتا۔ اس نے اکٹھے زندگی گزارنے والوں کے سماجی روے کو منقطع کرنے والے ایک مفصل نظام کو اس کی جگہ دی۔

فوري سرمایہ داروں کے درمیان بھی اپنے مقاصد کا پر امن پروپیگنڈا کرنے کے ذریعہ کامیابی حاصل کرنا چاہتا تھا۔ چنانچہ اُس نے سرمایہ داروں کو مکال کرنے کی خاطر تجویز دی کہ کمکے بغیر حاصل کی ہوئی دولت۔۔۔ کل کا امک تھا۔۔۔ برادری میں محفوظ رکھی جائے گی۔

یہ سارا منصوبہ زیادہ اہمیت اور قبولیت حاصل نہ کر سکا اور فوریز نے Lyon میں بطور  
بروکر کام کرنا چاری رکھا۔ بعد ازاں وہ پیرس گیا اور وہاں کوئی ایسا امیر کیہر شخص ڈھونڈنے کی  
کوشش کی جو اس کے منصوبے کو عملی جامد پہنانے میں مدد کر سکے۔ ظاہر ہے وہ ناکام رہا۔  
1832ء میں وہ اپنی تھیوریز کے چند ایک حامیوں پر مشتمل چھوٹا سا گروہ بنانے میں کامیاب  
ہو گیا۔ اس کی قائم کردہ زیادہ تر برادریاں ناکامی سے دوچار ہوئیں۔ 1842ء میں امریکی  
سوشلٹ نظریہ دان البرٹ Brisbane نے امریکہ میں فوریز ازم متعارف کر دیا اور  
1850ء تک 40 سے زائد برادریاں قائم کی گئیں۔ ان میں سے چند ایک نے ہی زیادہ دیریکٹ  
خود کو کامیابی سے چلایا۔ ویسٹ راکس بری (میساچوٹس) میں بروک فارم اور ریٹرینمنٹ  
(نیجیری) میں شاہزادہ ایام کا برادری دووس سے کامیاب برادریاں تھیں۔

معاشرے کو انسانی ضروریات کے مطابق تکمیل دینے اور مقابلہ بازی پر مبنی سرمایہ دار ائمہ نظام کی غیر انسانی نویت پر فوریت کے اصرار نے کارل مارکس کے نظریات کی پیش بینی کی۔ فوریت پر دولاریہ کے تاریخی جدیاتی عمل اور تاریخی مادیت کی تغییب نہیں رکھتا تھا۔ اسے ایک سائنس پا کر پیش کرنا کارل مارکس ہم سے ناچشمہ روزگار کے ہی حصے میں آتا۔ ۰۰۰



## 62- آرٹھر شو پہنہاور

پیدائش: 22 فروری 1788 عیسوی

وفات: 21 ستمبر 1860 عیسوی

ملک: جرمنی

اہم کام: "The World as Will and Idea"

جرمن فلسفی آرٹھر شو پہنہاور ایک عینیت پسند فلسفی تھا جو اپنے فلسفہ یا سیت کی وجہ سے مشہور ہوا۔ اسے 1848ء کے انقلاب کے بعد ہی شہرت ملی جب انقلاب پسندوں سے خوفزدہ بورڈوازی نے جوابی اقتدار کیا۔ خاص طور پر اپنی میریل ازم کے معبد میں اس کے خیالات پر اثر ثابت ہوئے۔ وہ جدلیات اور مادیت کا شدید مخالف تھا اور دنیا کی سائنسی تفہیم کے جواب میں مابعد الطبعیاتی عینیت پیش کی۔ اس نے شے بالذات سے انکار کرتے ہوئے کہا کہ انہا اور غیر استدلالی "ارادہ" (Will) ہی دنیا کا جو ہر ہے۔

شو پہنہاور 22 فروری 1788ء کو Danzig میں پیدا ہوا اور گوجن، برلن اور خینا

یونیورسٹیوں میں تعلیم حاصل کی۔ پھر وہ *Frankfurt am Maine* میں مقیم ہوا، وہاں عزالت کی زندگی گزاری اور بودھی و ہندو ٹلفقوں اور باطنیت کے مطالعہ میں غرق ہو گیا۔ جرمن ڈومینکی عالم دین، صوفی اور فلسفی میسٹر ایکھارٹ کے نظریات نے بھی اس پر اثر ڈالا۔ اس کے علاوہ جرمن صوفی جیکب بو ہے اور نشۃ ثانیہ و روشن خیالی کے محققین کا اثر بھی قول کیا۔ اپنی مرکزی کتاب "The World as Will and Idea" (1819ء) میں اس نے اپنے جمالياتی اور یاسیت پسندانہ فلسفے کے غالب اخلاقی اور ما بعد الطبيعیاتی عناصر پیش کیے۔

شوپنہاور عینیت پسند مکتبہ ٹکرے سے غیر متفق تھا اور جرمن فلسفی یہ گل کے خیالات کی شدید مخالفت کی جو حقیقت کی روحانی فطرت پر یقین رکھتا تھا۔ اس کے بجائے شوپنہاور نے کاشت کے اس خیال کی تائید کی کہ مظاہر کی ہستی صرف ادراک میں یعنی بطور خیالات ہی ہے۔ تاہم اس نے کاشت کے اس تصور سے اتفاق نہ کیا کہ مطلق حقیقت تجربے سے بالاتر ہے۔ شوپنہاور نے اسے ارادے (Will) کے ساتھ شناخت کیا اور کہا کہ ذات کی تمام تجربے میں آئی ہوئی فعالیت ارادہ ہے، بہمول لاشوری جسمانی عوامل کے۔ یہ ارادہ تجربہ کرنے والی ہستی کی داخلی فطرت ہے اور زمان و مکان میں جسم کی صورت اختیار کر لیتا ہے، جو ایک عین (آئینہ یا) ہے۔ یوں اس نے نتیجہ اخذ کیا کہ تمام مادی صورتوں کی داخلی حقیقت ارادہ ہے؛ واحد ہمہ گیر ارادہ مطلق حقیقت ہے۔

شوپنہاور کی نظر میں زندگی کا الیہ ارادے کی فطرت میں پوشیدہ ہے جو فرد کی متواتر ایک کے بعد دوسرے مقصد کی تکمیل پر ابھارتا ہے اور ان میں سے کوئی بھی مقصد قوت حیات یا ارادے کی لامحدود فعالیت کے لیے وائی تکمیل مہیا نہیں کر سکتا۔ چنانچہ ارادہ کسی انسان کو تاگزیر طور پر دکھ تکلیف، موت اور آواگوں کے غیر متناہی چکر میں لے جاتا ہے۔ ارادے کی فعالیت کو صرف ترک خواہش کے ذریعہ ختم کیا جاسکتا ہے جس میں استدال ارادے پر اس حد تک غالب آ جاتا ہے کہ جدوجہد اور کوشش ختم ہو جاتی ہے۔ یہ خیالات واضح طور پر بودھی تعلیمات کے رنگ میں رنگے ہوئے نظر آتے ہیں۔ شوپنہاور نے ہندوستانی خیالات کا اس حد تک اثر قبول کیا کہ آواگوں اور خواہش کے نتیجے میں دکھ جیسے نظریات جوں کے توں لے لیے۔ شوپنہاور کے نظریات کو یاسیت پسندانہ اس لیے قرار دیا جاتا ہے کیونکہ اس نے

لاہست کو ہست سے زیادہ اہمیت دی۔ اُس کے خیال میں فتوں (آرٹس) انسان کو کسی ارادے کے بغیر چیزوں کو دیکھنے پر مائل کرتے ہیں جس میں جذبات کا کھلیل ختم ہو جاتا ہے۔ لیکن فتوں انسان کو محض عارضی طور پر ہی ارادے سے نجات دلاتے ہیں۔ حقیقی نجات صرف ادا کے ذریعے لاگو کرده اتفاقاً دیت کے بندھن توڑنے کے نتیجے میں ملتی ہے۔ جو بھی ہمدردی اُبے غرضی اور انسانی درود مندی کے اعمال کو محسوس کرے اور دیگر ہستیوں کے دکھ کو اپناد کھکھنے لگے وہ ارادہ حیات کی نئی کی راہ پر نکل پڑتا ہے۔ یہ حالت تمام لوگوں کے اولیاً مرنا ضیافت میں حاصل کرتے ہیں۔ شوپنہاور کی بشریات اور سوشاںالوہی ریاست یا برادری سے شروع ہونے کی وجہے انسان پر توجہ مرکوز کرتی اور اُسے دوسروں کے ساتھ مل کر زندگی گزارنے کے قطعی امکانات دکھاتی ہے۔

عورتوں کی جانب اپنے خاصمانہ رویے کے لیے مشہور شوپنہاور نے بعد میں انسانی جنسی سرگرمی کی تہہ میں موجود اصولوں پر غور فکر کیا اور کہا کہ افراد جذباتی محبت کے بجائے ارادے یا خواہش کی غیر منطقی تحریکات کے تحت ایک دوسرے کی جانب مائل ہوتے ہیں۔

شوپنہاور نے قطرت یا معاشرے کے قوانین کو بے خل کر کے سامنی اور اس کے امکان کو ناممکن بناتا چاہا۔ تاریخی ترقی سے انکار بھی اُس کی فکر کا خاصاً ہے۔ جرمن فلسفی شاعر فریدرک نیشنے کی ابتدائی تحریروں میں اُس کا اثر دیکھا جاسکتا ہے۔ اس کے علاوہ جرمن کپوزر رچہ ڈیکٹر کے میوزک ڈراموں اور 20 دیسیں صدی کے فلسفیانہ آرٹس کام پر بھی اُس کے اثرات ہیں۔

انیسویں صدی کے آخری عشرے کے دوران شوپنہاور کے اصل اثرات پھیلنا شروع ہوئے۔ استدلال اور منطق کی قوتوں کو نظر انداز کر کے وجود ان، تخلیقیت اور غیر منطقی قوتوں کو نمایاں کرنے کے ذریعہ اُس کی فکر نے فلسفہ حیات وجود یا تی قلفہ اور علم الالان کے نظریات پر اثر ڈالا۔





## 63- آگست کو نتے

پیدائش: 19 جنوری 1798 عیسوی

وفات: 5 ستمبر 1857 عیسوی

ملک: فرانس

اہم کام: "Course of Positive Philosophy"

فرانسیسی فلسفی، شیوه نویسی کا بانی آگست کو نتے 19 جنوری 1798ء کو مونٹ میلینٹر میں پیدا ہوا۔ اسے سو شیالوچی کا بانی بھی سمجھا جاتا ہے۔ اس کے والدین کثر رومان کی تھوکلک اور بادشاہت کے حامی تھے جبکہ انقلاب کے بعد فرانس بھر میں ری چلکن ازم اور تسلیکیت کی لہر اُبھر رہی تھی۔ کو نتے نے بچپن میں ہی رومان کی تھوکلک ازم اور بادشاہت پسندی کو چھوڑ دیا۔ 1814ء سے 1816ء تک وہ پولی ٹکنیک سکول میں تعلیم حاصل کرتا رہا مگر ایک طلباء ناوات میں حصہ لینے کی بنا پر نکال دیا گیا۔ وہ کئی برس تک مشہور سو شلسٹ کلاڈ ہتری ڈی زدورائے کا سیکرٹری رہا جس کے اثرات کو نتے کے کام میں کافی حد تک نظر آتے ہیں۔ اس نے فلسفہ اور

تاریخ کا درست مطالعہ کیا اور ان مفکرین میں خصوصی دلچسپی لی جو انسانی معاشرے کی تاریخ میں کسی ترتیب کا کھونج لگانے کی راہ پر نکلے تھے۔ انھار ہو یں صدی کے متعدد اہم سیاسی فلسفیوں --- مثلاً مونیسکیو، مارکوں ڈی کوئنڈر سیسٹ، تر گوٹ اور جوزف میسٹر --- کے افکار کو نتے کے نظام فلک پر اثر انداز ہوئے۔

اوپر مذکور کلادہ بھری جدید معاشرے میں معاشری تنظیم کی اہمیت کو واضح طور پر دیکھنے والا پہلا شخص تھا۔ کوئتے کے خیالات بھی اس چیزے تھے۔ تاہم ان کے نکتہ ہائے نظر اور سائنسی پس منظر میں نہایاں فرق بھی تھے اور ان جام کا رکونتے اس سے علیحدہ ہو گیا۔ 1826ء میں کوئتے نے اپنے ثبوتیت پسند قلمغیر پر لیکچرز کا ایک سلسلہ شروع کیا مگر جلد ہی نزدیک بریک ڈاؤن کا شکار ہو گیا۔ 1828ء میں وہ دوبارہ لیکچر دینے کے قابل ہو سکا۔ آئندہ بارہ سال اس نے اپنی 6 جلدیوں پر مشتمل "تصنیف" Course of Positive Philosophy کے لیے وقف کر دیے۔ یہی اس کے خیالات کا نچوڑ ہے۔

1832ء سے 1842ء تک کوئتے بطور ایاتیق کام کرتا رہا اور پھر پولی ٹینکنیک سکول میں ایگزامیسٹ بنا۔ 1842ء میں سکول کے ڈائریکٹروں کے ساتھ بھگڑے کے نتیجے میں اسے نوکری اور تختواہ سے محروم ہوتا پڑا۔ بقیہ زندگی کے دوران جان شوارٹ مل اور فرانسیسی شاگرد اس کی امداد کرتے رہے۔ 1842ء میں ہی اس کی 17 سالہ ازدواجی زندگی انتظام پذیر ہوئی کیونکہ یوہی کیرو لین نے علیحدگی اختیار کر لی تھی۔ 1845ء میں کوئتے کو ایک عورت سے محبت ہوئی جو اگلے ہی سال تپ دق سے مر گئی۔ اس عشق کے تجربے نے اس کی آئندہ تحریروں پر اثر ڈالا۔ ثبوتیت پسند معاشرے میں (جو وہ قائم کرنا چاہتا تھا) عورتوں کا کردار اس کی عکاسی کرتا ہے۔

کوئتے نے ایک ایسے دور میں آنکھ کھوئی جب انقلاب فرانس اور پولینی مہماں کی گرد پیٹھ پچھی اور ایک نیا، محکم سماجی نظام --- استبدادیت کے بغیر --- تلاش کیا جا رہا تھا۔ جدید سائنس و تینکناں لوگی اور صنعتی انقلاب نے یورپ میں معاشروں کو ہاصل معلوم ستوں میں دھکیلنا شروع کر دیا تھا۔ پرانے جذبات، خیالات، عقائد اور دستور فریسودہ محبوں ہونے لگے اور لوگوں کو ان پر اعتبار نہ رہا۔ کوئتے نے سوچا کہ یہ صورت حال نہ صرف فرانس اور یورپ کے لیے

اہم بلکہ انسانی تاریخ کا ایک اہم موز بھی تھی۔ وہ معاشرتی نظام کی عقلی، اخلاقی اور سیاسی تنظیم نو کے بارے میں سوچنے لگا اور اس کام کے لیے سائنسی طرز عمل کو اپنانالازمی خیال کیا۔

کونتے نے کہا کہ تاریخی عوامل بالخصوص مختلف باہم مربوط سائنسوں کی ترقی کا تجربی بنیادوں پر مطالعہ، تین مرافق کا ایک قانون آشکار کرتا ہے جو انسانی ترقی پر حکم ران ہے۔ اس نے اپنی مشہور کتاب میں ان تینوں مرافق کا تجربہ کیا۔ ذہن انسانی کی فطرت کی وجہ سے تبر سائنس یا علم کی شاخ تین مختلف تھیوں شیکل حالتوں سے گزرتی ہے: دینیاتی یا مصنوعی حالت، مابعد الطبیعتی یا مجرد حالت؛ اور سائنسی یا ثابت حالت۔ ”دینیاتی مرحلے میں واقعات کی وضاحت دیوتاؤں یا خدا کی مشیت کے حوالے سے غیر پختہ طور پر کی جاتی ہے۔ دوسرے مرحلے میں تجربی فلسفیانہ کیلئے یہ سے مظاہر کی توضیح کی جاتی ہے۔ ارتقاء کے آخری یعنی سائنسی مرحلے میں وجوہ کے مطلق توضیحات کے لیے کسی بھی قسم کی کوشش ترک ہو جاتی ہے۔ اصل توجہ اس بات پر مرکوز ہوتی ہے کہ مظاہر آپس میں کس طرح مربوط ہیں۔ اس مشاہدے کا مقصد تجرباتی انداز میں توثیق شدہ اصولوں کو عمومی سطح پر لا گو کرنا ہے۔ یہی ثبوتیت پسندی ہے۔۔۔ یعنی یہ یقین کہ تجربی سائنس ہی علم کا واحد معقول اور موزوں فن ہیں۔

کونتے کے مطابق اور مذکور مرافق مخصوص سیاسی ترقیوں کے ساتھ باہم مربوط ہیں۔ دینیاتی مرحلہ بادشاہوں کے الوہی حق جیسے تصورات میں منکس ہوتا ہے۔ مابعد الطبیعتی مرحلے میں معاہدہ عمرانی، افراد کی برادری اور عوامی حاکمیت جیسے تصورات شامل ہیں۔ ثبوتیت پسند مرحلہ ایک سائنسی یا ”سوشیالوجیکل“ (یہ اصطلاح کونتے کی ایجاد ہے) نقطہ نظر سے سیاسی تنظیم کا تجربہ کرتا ہے۔ جمہوری طریق ہائے فرار پر کڑی تنقید کرنے والے کونتے نے ایک مستحکم معاشرے کا تصور کیا جس پر ایسے اعلیٰ سائنسی اذہان کی حکومت ہو جو انسانی مسائل حل کرنے اور سماجی حالات بہتر بنانے کے لیے سائنسی طریقہ کار استعمال کریں۔ وہ قطعی توضیحات کو مسترد کر کے مظاہر کے مذاہدہ تعلقات پر بنی قوانین دریافت کرنے کی بات کرتا ہے۔

کونتے کی جانب سے سائنسوں (علوم) کی درجہ بندی کی بنیاد اس مفرد ہے پر تھی کہ سائنسوں نے سادہ و مجرد ادا کی طریق ہائے کار سے چیزیں اور ٹھوس مظاہر کی تفہیم کی جانب

ترقی کی۔ چنانچہ سائنسوں کا ارتقاء اس ترتیب سے ہوا۔۔۔ ریاضی، فلکیات، طبیعتیات، کیمیا، حیاتیات اور آخر میں سماجیات یا سوشیالوجی۔ کونتے کے مطابق مؤخر الذکر علم نہ صرف سارے سلطے کا چوتھا ہے بلکہ اس نے سماجی حقائق کو قانونی بھی بنایا اور انسانی علم کی جمیعی تالیف کر کے معاشرتی تغیرت کی راہ دکھلائی۔

غالباً ”سوشیالوجی“ کی اصطلاح وضع کرنے کی وجہ سے ہی کونتے کو اس سائنس کا بانی مانا جاتا ہے۔ لیکن یہ شعبہ پہلے سے ہی موجود تھا۔ کونتے نے البتہ اسے ایک باقاعدہ علم کی صورت دی۔

وہ اپنے ثبوتیت پسند مثالی تصور کو ”System of Positive Polity“ میں پیش کرتا ہے۔ اسے یقین تھا کہ عیسائی دینیات سے علیحدہ کیا گیا رومانیک یقینوں کیلیے اسے معاشرے کے لیے ایک سڑک پھرل اور علامتی ماذل بن سکتا تھا۔ البتہ اس نے خدا کی عبادت کی جگہ ”انسانیت پسندی کے نہ ہب“ کو دی۔

بلاشبہ کونتے ایک جو ہر قابل تھا۔ ایک طرف اسے کافی پیروکاریں گئے لیکن دوسری طرف شدید تنقید کا نشانہ بھی بنا۔ مستقبل کے معاشرے کے لیے اس کے منسوبوں کو مضمون کی خیز قرار دیا گیا؛ اور کونتے جمہوریت کی ترویج، نظام مراتب اور اطاعت پر اصرار اور اس رائے میں شدید رہی۔ ایکشتری ہے کہ مثالی حکومت صرف اعلیٰ ترین دانشوروں پر مشتمل ہو گی۔ لیکن اس کے نظریات فرانس کے ایمانیل ڈرخانم بر طائیہ کے ہر بڑ پیشہ اور سرایہ ورڈ ناگزیر ہیے ممتاز سماجی سائنس دانوں پر اثر انداز ہوئے۔ کونتے انسانی معاشرے کے سائنسی مطالعہ کے طور پر سوشیالوجی کی اہمیت پر یقین رکھتا تھا۔ یہ چیز معاصر سماجی سائنس دانوں کے لیے اب بھی مشتعل راہ ہے۔





## 64- رالف والد و آئیمرسن

پیدائش: 25 مئی 1803 عیسوی

وفات: 27 اپریل 1882 عیسوی

ملک: امریکہ (بوشن)

اہم کام: "نیچر"

امریکی مضمون نگار اور شاعر، ماورائیت پسندی کی ایک فلسفیانہ تحریک کا رہنما رالف والد و آئیمرسن 25 مئی 1803ء کو بوشن، میساچوٹس میں پیدا ہوا۔ انگلش رومن انسٹریم، نو فلاطنیت اور ہندو فلسفہ کے زیراثر اس نے اپنے خیالات فصح و بلغ اور شاعرانہ انداز میں پیش کیے اور بھی اس کی وجہ شہرت ہے۔

ایمرسن کا تعلق ایک ذہنی گھرانے سے تھا۔ اس کے سات اجداد مشرز تھے اور باپ ولیم آئیمرسن بوشن کے "فرست چرچ" (Unitarian) کا مبشر بنا۔ ایمرسن نے ہارورڈ یونیورسٹی سے گریجویشن کی، تب اس کی عمر صرف اٹھاڑہ برس تھی۔ اگلے تین برس تک وہ بوشن کے ایک

سکول میں پڑھاتا رہا۔ 1825ء میں وہ ہارورڈ ڈیوائٹی سکول میں داخل ہوا اور اگلے برس مذہبیں ایسوی ایشن آف نیشنریز کے تحت تبلیغ کی اجازت حاصل کر لی۔ وہ اپنی خراب صحت کے باوجود بوسٹن کے علاقے میں گاہے بگا ہے پیچھر زدی تھا رہا۔ اسی برس ایلن نامی لڑکی سے شادی کی جو ڈیڑھ سال بعد مر گئی۔ 1832ء میں ایمرسن نے کچھ شکوہ کی بنابر کلیسیائی عہدے سے استعفی دے دیا۔ 1832ء کی کرسمس کے روز یورپ کے دورے پر روانہ ہوا۔ وہ کچھ دریا نگینہ میں زکا اور اس دوران والٹر لینڈر سیمویل کولرچر، تھامس کارلائل اور ولیم ورڈز ور تھے جیسے متاز انگلش ادیبوں سے دوستی کی۔ کارلائل کے ساتھ اس کی دوستی تا حیات قائم رہی۔

یورپ میں تقریباً ایک برس گزارنے کے بعد وہ واپس امریکہ آیا۔ 1834ء میں کونکورڈ، میساچوٹس گیا اور بوسٹن میں بطور پیچھر سرگرم ہو گیا۔ ”تاریخ کا فلسفہ“، ”انسانی شفاقت“ اور ”عہد حاضر“ جیسے موضوعات پر اس کی تقریروں کا مواد موت کے بعد ”Journals“ (1909-14ء) کے نام سے کتابی صورت میں شائع ہوا۔ عقیدے کے بارے میں اس کا مفصل ترین بیان پہلی کتاب ”Nature“ (1836ء) میں موجود ہے جو بلانام شائع ہوئی۔ اس کتاب کو ایمرسن کا اصل اور اہم ترین کام گردانا جانے لگا اور اس میں فلسفہ اور ایکیت کا جو ہر ملتا ہے۔ یہ عینیت پسندانہ مسلک زندگی کے متعلق مقبول عام مادیت پسندانہ اور کیلوونٹ نکتہ ہائے نظر کا مخالف تھا۔ اس نے مصنوعی پابندیوں سے انسان کو آزادی دلانے کی صدائی بند کی۔

ایمرسن نے ان خیالات کو 1837ء کے ایک پیچھر ”دی امریکن سکالر“ میں شفاقت اور عقلی مسائل پر لا گو کیا اور امریکی عقلی خود مختاری کا مطالبہ کیا۔ 1838ء کا ”ڈیوائٹی کالج“ میں خطاب، ”کافی ممتاز عدالت ہوا کیونکہ اس میں روایتی مذہب پر حملہ اور خود انحصاری وجود ادنی روحاںی تجربے کی بات کی گئی تھی۔

1841ء اور 1844ء میں اس کے مضامین کے دمجموں سے شائع ہوئے۔ ایمرسن پر اکثر اس کے مضامین اور پیچھر کے حوالے سے ہی بات کی جاتی ہے۔ یہاں ہم اس کے مجموعی اور مرکزی خیالات و تصورات کا ایک اجمالی جائزہ پیش کرنے کی کوشش کریں گے۔

ایمرسن 1830ء کی دہائی کے دوران ایک خود انحصار صاحب فکر شخص کے طور پر

اہم جزا۔ اس کے اپنے ذاتی شکوک اور مسائل دیگر اہل فکر کو بھی درپیش تھے۔ ”نچر“، ”دی امر میکن سکالر“ اور ”ڈیوائیٹی سکول ایڈریس“ نے اسے ایک گروپ کے ساتھ نہیں کر دیا جنہیں اور ایسیت پسند کہا جاتا تھا۔ ایمرسن اس گروپ کا نمائندہ بن گیا۔ اپنے روحانی شکوک کے جواب مل جانے پر اس نے اپنا بیانی دلی فلسفہ تکمیل دیا۔ بعد کی ہر ایک تحریر ”نچر“ میں بیان کردہ خیالات کی ہی توسعہ اور تشریح یا ترجمہ ہے۔

ایمرسن کے مذہبی شکوک میجرات کی تاریخی حیثیت پر ایمان کے خلاف تقدیم سے زیادہ گہرے تھے۔ وہ نیوٹنی فزکس کے مشینی تصور کائنات اور لاک کے نظریہ حیات سے بھی اختلاف رکھتا تھا۔ ایمرسن نے محسوس کیا کہ استدلال پسند فلسفیوں کی پیان کردہ علت و معلول کی مشینی کائنات میں آزاد ارادے کے لیے کوئی جگہ نہیں۔ اس دنیا کو سوچ اور بصیرت کی بجائے صرف حیات کے ذریعہ جانا جاسکتا تھا؛ اس کا لقصین انسان طبعی اور نفسیاتی طور پر کرتے ہیں؛ اور پھر بھی یہ انہیں حالات کا شکار بناتے ہیں۔

ایمرسن نے دوبارہ ایک عینیت پسندانہ فلسفہ سے رجوع کرتے ہوئے زور دیا کہ انسان حسی تجربے اور حقائق کی مادی دنیا سے ماوراء ہونے اور کائنات کی ہر جا موجود روح کا شعور حاصل کرنے کی قابلیت رکھتا ہے۔ خدا اپنی ذات اپنی روح کے اندر دیکھنے سے ملتا ہے اور اس قسم کی خود آگئی آزادی عمل دلاتی اور دنیا کو اپنے تصورات کے مطابق تبدیل کرنے کے قابل نہیں ہے۔ چنانچہ انسانی روحانیت، حالی اپنے اندر موجود ماورائی روح (Oversoul) کے حصے کا ذاتی انفرادی تجربہ کرنے سے ہوتی ہے۔ ماورائی یا ہمہ گیر روح ساری تخلیق اور ساری جان دار اشیاء میں موجود ہے۔ بس انسان اس پر غور و فکر کی زحمت کرے تو یہ قابل رسائی بن جاتی ہے۔

ایمرسن کی نظر میں مطلق کا مطلب ازلی صداقت کی وجود انی آگئی ہے۔ اس پر ”تفہیم“ پر انحصار کے طریقوں سے قطعی مختلف طور پر انحصار کیا جا سکتا ہے۔ ”تفہیم“، ”و تمحض حیاتی ذاتی کا مجموعہ اور مادی دنیا کے مطلقی اور لاک کا نام ہے۔

بلاشبہ یہ نظریات اچھوتے نہیں اور یہ بات واضح ہے کہ ایمرسن پر فلسفہ نو فلاطونیت کو لیرج اور دیگر یورپی رومانویت پسندوں، ہندو فلسفہ اور چند دیگر فلسفوں کے اثرات بھی تھے۔

اصل میں آیرسن کی بیان کرنے کی صلاحیت اُسے ممتاز بناتی ہے۔ وہ کچھ فرسودہ اور ایسی عام باتیں بھی خوبصورتی کے ساتھ کر گیا جن کا ہندوستان میں صدیوں سے پرچار کیا جا رہا تھا۔ اُسے دنیا میں ہر طرف خوبصورتی دکھائی دی جس کے بنیادی عناصر ہم آہنگی، کاملیت اور روحانیت ہیں: ”حسن کی تخلیق آرٹ ہے۔“

وہ کہتا ہے کہ ظیم انسان تاریخ میں فیصلہ کن کردار ادا کرتے ہیں؛ وہ سماجی ترقی کو فروغ دیتے ہیں جو فرد کی روحانی کاملیت پر مشتمل ہے۔ آیرسن نے یہ بھی کہا کہ کرہ ارض پر امیر اور غریب کے درمیان جدو جہد اور مقاومات کا نکراؤ ازالی ہے۔ البتہ وہ غربیوں کا ہمدرد تھا۔ اُس نے امریکہ میں بورڑا اور حکومت اور غلامی کی شدید مخالفت کی۔ زندگی کے آخری برسوں میں وہ تصوف کی جانب مائل ہو گیا۔

آیرسن انسیویں صدی کا اہم ترین امریکی فلسفی ہے اور کچھ حوالے سے اُسے کاونسلیں عہد کے بعد امریکی فلکر کی مرکزی شخصیت بھی مانا جاتا ہے۔ شاید اپنے خوبصورت نہلوں کی وجہ سے وہ کافی مشہور ہو گیا۔ اُس کی تحریریں آج بھی شوق سے پڑھی جاتی ہیں۔ خود آگئی اور عدم تطابق پر آیرسن کا زوزہ ہر فرد اور خدا کے درمیان شخصی تعلق پر اصرار اور بے تکان رجایت روح عصر کے ذریعہ ہم تک پہنچی ہیں، لیکن یہ روح عصر ما بعد الطبیعتی نہیں بلکہ طبیعتی ہے۔





## 65-لڈوگ فورباخ

پیدائش: 28 جولائی 1804 عیسوی

وفات: 13 ستمبر 1872 عیسوی

ملک: جرمنی

اہم کام: "عیسائیت کا جو ہر"

جرمن فلسفی لڈوگ فورباخ نے آرٹھوڈوکس مذہب کو مذہبی نفیات کے ساتھ تبدیل کیا اور جرمن مادیت پسند فلسفے میں حصہ ڈالا۔ وہ لینڈشت میں پیدا ہوا (1804ء) اور برلن و ارلنگن میں تعلیم حاصل کی۔ جوانی میں وہ ممتاز جرمن فلسفی ہیگل کا شاگرد تھا جس کی فلسفیانہ عینیت کو بعد میں مسترد کیا۔ اپنی نمائندہ کتاب "عیسائیت کا جو ہر" (1841ء) میں فورباخ نے اپنے فلسفیانہ خیالات تفصیل سے بیان کیے۔

فورباخ کی پہلی کتاب کسی نام کے بغیر شائع ہوئی تھی (1830ء) اور اسی کی بنیاد پر وہ یونیورسٹی سے نکلا گیا۔ فورباخ نے زندگی کے آخری برس گاؤں میں گزارے۔ وہ 1848ء کے

انقلاب کی نوعیت کو سمجھنے کا اور سو شل ڈیموکریٹک پارٹی میں شامل ہونے کے باوجود مارکسزم کو نہ مانتا۔ اُس کی زندگی مذہب کے خلاف جدوجہد سے عبارت ہے۔ اُس کے نظریات "تو جوان ہیں گلیوں" سے ترقی کر کے مادیت کی جانب بڑھے۔ ہم عصر دل پر اُس کی جانب سے مادیت کے دفاع کا گہر اثر پڑا۔ حتیٰ کہ اسٹنگلیس نے کہا، "عومی سلط پر زبردست جوش و خروش پایا جاتا تھا اور ہم سب فوراً فوراً باخی بن گئے۔" بشریات پسندی (Anthropologism) فوراً باخ کی مادیت کا خاص تھی جو قبل از انقلاب جرمنی کے تاریخی حالات کا نتیجہ تھی اور انقلابی یورپ و ایشیا کے آئینہ میز کا اظہار کرتی تھی۔ انسان کے جو ہر کے بارے میں ہیگل کی عینیت پسندانہ تفہیم اور اسے خود آگئی تک محدود کر دینا فوراً باخ کے فلسفیانہ ارتقاء کا نقطہ آغاز تھا۔ اس نقطہ نظر کو مسترد کرنے سے بحیثیت جمیعی عینیت بھی مسترد ہو گئی۔

فوراً باخ کی خدمات میں سے ایک یہ تھی کہ اُس نے عینیت اور مذہب کے درمیان تعلق کو واضح کیا۔ وہ ہیگلی جدلیات کی عینیت پسندانہ نوعیت پر شدید تقدیم کرتا ہے۔ اس طرح ہیگلی فلسفہ کے منطقی پہلوؤں کو استعمال میں لانے کی راہ روشن ہوئی اور مارکسزم کی تکمیل میں مدد ملی۔ لیکن خود فوراً باخ نے ہیگل کے فلسفہ کو نظر انداز کر دیا اور اسی لیے اس کی سب سے بڑی کامیابی یعنی جدلیات پر غور کرنے میں ناکام رہا۔

فوراً باخ کے فلسفے کا اصل جو ہر مادیت کو واضح الفاظ میں بیان اور اس کا دفاع کرتا تھا۔ بشریات پسندی نے انسان کے جو ہر اور دنیا میں اُس کی بحیثیت کے مسئلے میں خود کو محبوس کر دیا۔ لیکن فوراً باخ نے اس حوالے سے متواتر مادیت پسندانہ نقطہ نظر نہ اپنائے رکھا کیونکہ اُس نے انسان کو ایک مجرد (Abstract) فرداً ایک خالصتاً حیاتیاتی ہستی کے طور پر لیا۔ وہ نظریہ علم میں مسلسل تجربیت پسندانہ نقطہ نظر ہی لاگو کرتا اور لا اور بیت (Agnosticism) کی پر زور تناقضت کرتا ہے۔ ساتھ ہی ساتھ اُس نے تفہیم کے عمل میں سوچ کی اہمیت سے انکار رکھی کیا، معرفہ کو موضوع کی فعالیت کے ساتھ تعلق میں رکھ کر جانچنے کی کوشش کی اور انسانی علم و شعور وغیرہ کے متعلق قضیے پیش کیے۔ لیکن وہ بحیثیت جمیعی قمل از مارکس مادیت کی فکری نوعیت پر غالب نہ آ سکا۔ وہ تاریخ کو سمجھنے کے لیے عینیت پسندانہ انداز ہی استعمال کرتا ہے۔ سماجی مظاہر کے عینیت پسندانہ خیالات فوراً باخ کی اس خواہش سے ماخوذ تھے کہ سماجی زندگی کا

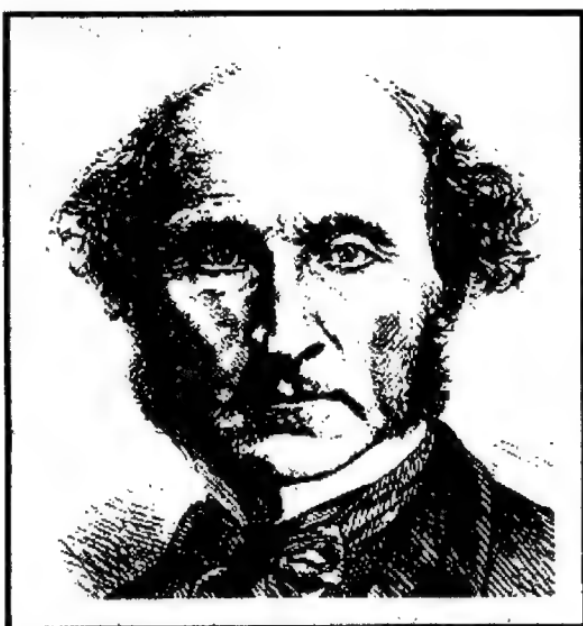
مطابعہ کرنے کے لیے بشریات پسندی کو بطور ہمہ گیر سائنس لاؤ گو کیا جائے۔ (بشریات پسندی قبل از مارکس مادیت کا ایک پہلو تھی جو انسان کو فطرت کی اعلیٰ ترین پیداوار مانتی اور انسان کی مخصوص خصوصیات اور اوصاف کی وضاحت اُن کے فطری تآخذ کی بنیاد پر کرتی تھی۔)

فوڑباغ کی عینیت بالخصوص مذہب اور اخلاقیات پر تحقیق میں عیاں ہے۔ اس نے مذہب کو انسانی اوصاف (جو ماقوم الفطرت تاتے گئے) کی تجییم قرار دیا۔ چنانچہ انسان خدا میں اپنے ہی جو ہر پر غور و فکر کرتا ہے۔ یوں مذہب انسان کی "لاشوری خود آگئی" ہے۔ فوڑباغ کے خیال میں اس کی وجہ فطرت اور معاشرے کی خود روتھوں پر محصر ہونے کے انسانی احساس میں ہے۔ مذہب کی معاشرتی اور تاریخی جڑوں کے بارے میں اس کے اندازے خصوصی دلچسپی کے حامل ہیں۔ لیکن اپنی بشریات پسندی کے باعث وہ اس معاملے میں محض اندازوں سے آگے نہ گیا اور مذہب سے لانے کے موثر ذرائع نہ ڈھونڈ سکا۔ اس نے تعلیم میں لاشور کو لاشوری خود آگئی کے ساتھ تبدیل کرنا چاہا، اور ایک نئے مذہب کی ضرورت پر بھی زور دیا۔ انسان کی حقیقی دنیا کو نہ سمجھنے کے باعث اس نے سرت کے لیے انسان کی خلقی جدوجہد سے اخلاقیات کے اصول مستدیط (Deduce) کیے۔ سرت کا حصول ممکن ہے، بشرطیکہ ہر انسان استدالی انداز میں اپنی حدود مقرر کر لے اور دیگر انسانوں سے محبت کرے۔

فوڑباغ کی تشكیل کردہ اخلاقیات تحریکی ازیل اور تمام وقتوں اور تمام لوگوں کے لیے ایک جسمی ہے۔ وہ اپنے خیالات کی قیود کے باوجود مارکسزم کا براہ راست تفییب تھا۔ اس نے کہا کہ فرد اور اس کا ذہن اپنے حالات کی پیداوار ہے؛ کسی شخص کا مجموعی شعور حیاتی اعضا، اور یہ ورنی دنیا کے باہمی تعلق کا نتیجہ ہے: "انسان وہی ہے جو وہ کھاتا ہے، لہذا نوٹ انسانی کو بہتر بنانے کے لیے بہتر خوارک ضروری ہے۔"

کارل مارکس اور فریڈرک اسٹنکس نے عوامی اور انسانی ضروریات پر فوڑباغ کے اصرار میں معاشرے کی مادیت پسندانہ بنیادوں پر تفسیر کی جانب تحریکی دلکشی اور بعد میں اسے نظریہ تاریخی مادیت کی صورت میں پیش کیا۔





## 66- جان سٹوارٹ مل

پیدائش: 20 مئی 1806 عیسوی

وفات: 8 مئی 1873 عیسوی

ملک: برطانیہ

اہم کام: "آزادی کے بارے میں"

برطانوی فلسفی، ماہر معیشت جان سٹوارٹ مل نے 19ویں صدی کی برطانوی فلسفہ پر  
نہ صرف فلسفہ اور معاشریات بلکہ سیاسی سائنس، منطق اور اخلاقیات کے شعبوں میں بھی گھرے  
اڑات مرتب کیے۔ وہ 20 مئی 1806ء کو لندن میں پیدا ہوا اور اپنے باپ سے غیر معمولی طور پر  
وہی تعلیم حاصل کی۔ وہ تین سالہ سٹوارٹ مل کو ہی یونانی زبان پر حاصل نہ لگا۔ 17 برس کی عمر  
میں اُس نے یونانی ادب اور فلسفہ کیا، علم النباتات، نفیات اور قانون کے کورسز مکمل کر  
لیے۔ 1822ء میں مل انڈیا ہاؤس کے ایگزامینر کے دفتر میں اپنے باپ کے لیے بطور کلرک  
کام کرنے لگا، اور چھ برس بعد اسٹٹٹ ایگزامینر بن گیا۔ 1856ء تک وہ ہندوستان کی شاہی

ریاستوں کے ساتھ کمپنی کے تعلقات کا انچارج رہا اور پھر 1858ء میں کمپنی کے خاتمے تک ایگر امیر آفس میں بطور چیف تینیت رہا۔ میں نے 1856ء تک فرانس میں آگوں کے قریب سینٹ ویران میں زندگی گزاری۔ تب وہ ویسٹ فنٹر سے پار لیفت کارکن منتخب ہوا۔ 1868ء میں عام انتخابات میں ناکامی کے بعد وہ واپس فرانس آگیا اور 8 مئی 1873ء کو اپنی موت تک لکھتا پڑھتا رہا۔

سوارٹ مل 18ویں صدی میں آزادی، منطق اور سائنس اور 19ویں صدی میں تجربیت اور اجتماعیت کے درمیان بطور پل کھڑا ہے۔

بچپن میں نہایت سخت پڑھائی کی بدولت وہ ”اپنے ہم عصروں سے رب جہ صدی آگے“، نکل گیا۔ اس کے باپ نے صرف عقلی پہلو پر زور دیا اور عملی وجہ باتی زندگی کا پہلو بالکل نظر انداز رہا۔ جیسے مل غالباً اپنے بیٹے کو ایک اعلیٰ فکری مشین بنانا چاہتا تھا تاکہ وہ افادیت کا پیغمبر بن جائے۔ تاہم سوارٹ مل پیغمبھر کو پڑھ کر بہت متاثر ہوا۔ اس کے مطابق، پیغمبھر کے بیان کردہ اصول افادیت نے چیزوں کے متعلق میرے تصور کو ہم آہنگی دی۔ اب میرے پاس اپنی آراء، ایک ملک، ایک عقیدہ، ایک فلسفہ تھا اور ایک موزوں مذہب بھی۔ ”کچھ ہی عرصہ بعد اس نے ایک چھوٹی سی افادیت پسندانہ سوسائٹی تکمیل دی اور باپ کے فلسفیانہ و سیاسی نظریات کو اپنایا۔

ایکس سال کی عمر میں مل شدید اعصابی بیماری سے گزر۔ وہ اپنی خود نوشتہ سوانح میں بتاتا ہے کہ متواتر تجزیہ کرتے رہنے کی عادت نے اس کے جذبات کو سخت اور بھر بنا دیا۔ ایک شادی شدہ عورت مزٹلر کی رفاقت نے اسے بھرمان میں سے نکلا۔ 1851ء میں میل کے شوہر کی وفات پر مل نے اس سے شادی کری۔ وہ مختلف جرائد اور رسائل کے لیے باقاعدگی سے مضامین لکھنے لگا۔

ٹینی سن کی نظلوں اور کار لائل کی ”انقلاب فرانس“ پر مل کے تجربے اس کی توسعے شدہ عقلی ہمدردیوں کی عکاسی کرتے ہیں۔ ”سیشم آف لا جک“ (1843ء) اس کا واحد باقاعدہ فلسفیانہ مقالہ ہے۔ لیکن اس کی اصل شناخت ایک چھوٹی سی کتاب ”افادیت پسندی“ (1861ء) بھی۔ یہاں ہم اس کے حوالے سے بات کریں گے۔

ممل ”افادیت پسندی“ کے پہلے باب میں کہتا ہے کہ اخلاقی تھیوریز و مختیز طریقہ ہائے کار کے درمیان منقسم ہیں: وجودی اور استقرائی (Inductive) مکاتب فکر۔ اگرچہ دونوں مکاتب واحد اعلیٰ ترین معیاری سرچشمے پر متفق ہیں، لیکن اس حوالے سے ان کا اتفاق نہیں کہ آیا ہم اس سرچشمے (Principle) کا علم تجربے کی مدد کے بغیر وجودی اعلیٰ طور پر حاصل کرتے ہیں یا تجربے اور مشاہدے کے ذریعے یعنی استقرائی طور پر۔ کائنات وجودی مکتبہ کا بہترین نمائندہ تھا، اور خود ممل نے استقرائی مکتبہ فکر کا دفاع کیا۔ وہ کائنات کے Categorical Imperative کو بنیادی طور پر بالکل افادیت پسندی جیسا قرار دتا کیونکہ اس میں بھی کسی فعل کا اخلاقی معیار جا چکنے کے لیے اس کے اچھے یا بے نتائج کا حساب کتاب لگایا جاتا ہے۔ ممل کے مطابق اس کا مطابق نظر اعلیٰ ترین سرچشمے کو استقرائی طور پر (Inductively) ثابت کرنا ہے۔ چنانچہ اس نے اعلیٰ ترین سرچشمے کو تفصیل آیا کیا: ”افعال اپنی وجہ سے پیدا ہونے والی سرست کے تناسب سے ہی درست ہے، اور اپنی وجہ سے پیدا ہونے والی ناخوشی جتنے ہی ہرے۔“ اپنے پیش روؤں مثلاً ہیوم اور ہلپٹھم کی پیروی میں وہ اسے افادیت کا سرچشمہ یا اصول بتاتا ہے۔ ”سرست“ سے اس کی مراد عقلی اور حیاتی دونوں قسم کی سرست ہے۔ تاہم ہمارا احساس و قرار ہمیں عقلی سرستوں کو حیاتی سرستوں پر ترجیح دینے پر مائل کرتا ہے۔ وہ ہر یہ کہتا ہے کہ اصول افادیت صرف کسی فعل کے نتائج کا تجھیہ لگانے پر ہی مشتمل ہے، اس کی تحریک یا عامل کے کردار کا نہیں۔ یوں اس نے کلائیکلی کی تھیوری کو سرست کر دیا۔ اصول افادیت کو ٹانوی اخلاقی اصول پیدا کرنے کے لیے بطور تھیار سمجھنا چاہیے، مثلاً ”چوری نہ کرو“ جیسا ٹانوی اصول جو عمومی سرست کو فروغ دیتا ہے۔

ممل کے مطابق عمومی سرست کو فروغ دینے کے لیے تحریکات کے دو زمرے ہیں: اول، خدا اور دیگر انسانوں کو خوش کرنے کی امید اور ناخوش کرنے کے خوف سے جنم لینے والی خارجی تحریکات۔ دوم، عامل کا اپناداخلی احساس فرض جو زیادہ اہم ہے۔ ممل کے خیال میں فرض ایک موضوعی احساس ہے جو تجربے کے ساتھ ترقی پاتا ہے۔ تاہم انسان یا گفت کی جانب ایک جیلتی احساس رکھتے ہیں جو فرض کو عمومی سرست کی جانب ترقی دیتا ہے۔

افادیت پسندی کے ناقدین دلیل دیتے ہیں کہ اخلاقیات کی بنیاد افعال کے نتائج پر

نہیں بلکہ درحقیقت انصاف کے اساسی اور ہمہ گیر تصور پر مبنی ہے۔ مل نے انصاف کے تصور کو افادیت پسندی کے لیے ایک کڑی آزمائش خیال کیا۔ کیونکہ اگر وہ تصور انصاف کو افادیت کے حوالوں سے واضح کرتا تو خود ہی افادیت پسندی کے خلاف غیر مناسب ہی دلیل میں پھنس جاتا۔ چنانچہ اس نے دو جوابی دلائل پیش کیے۔ پہلا یہ کہ تصور انصاف میں تمام اخلاقی عناصر کا دار و مدار سماجی افادیت پر ہے۔ نظریہ انصاف میں دو بنیادی عناصر ہیں۔۔۔ سزا اور کسی کے حقوق کے استھان کا تصور۔ چونکہ حقوق اپنی حفاظت کے لیے معاشرے پر لاگو کر دو گے یہیں اور معاشرہ صرف سماجی افادیت کی وجہ سے ہی ہمیں تحفظ دیتا ہے۔ چنانچہ انصاف کے دونوں عناصر (سزا اور حقوق) افادیت پر ہی مبنی ہوئے۔ مل کی دوسری دلیل یہ ہے کہ اگر انصاف واقعی اساسی ہوتا تو اتنا بہم نہ ہوتا بتنا کہ اب ہے۔ سزا دولت کی منصافتان تقسیم اور منصافتان تیکیشن کی تحریک یا تجربہ کرتے وقت نظریہ انصاف ممتاز ہو جاتا ہے۔ ان تازعات کو صرف افادیت سے رجوع کرنے کے ذریعہ حل کیا جا سکتا ہے۔ مل کے مطابق انصاف ایک حقیقی تصور ہے، لیکن اسے افادیت پر ہی مبنی سمجھنا چاہیے۔

پوں مل نے انسانی تحریک کو علم کی بنیاد مانا اور انسانی استدلال پر زور دیا۔ سیاسی میثمت میں اس نے ایسی پالیسیوں کی حمایت کی جو اس کے خیال میں انفرادی آزادی کے ساتھ نہایت موافق تھیں۔ "On Liberty" میں مل نے جو بات سب سے بڑھ کر چاہی وہ یہ تھی کہ لوگوں کو اپنی مرضی کے مطابق زندگی گزارنے دینا چاہیے اور حدود کا صرف ایک مجموعہ لاگو ہونا چاہیے: یعنی دوسروں کو زک نہ پہنچے۔

مل نے قبل از مارکس سو شل ازم کا مطالعہ کیا، اور اگرچہ خود سو شلست نہ بنا، لیکن مزدوروں کے حالات بہتر بنانے کے کام میں سرگرمی سے حصہ لیتا رہا۔ پارلیمنٹ میں اسے ایک انقلابی سمجھا گیا کیونکہ اس نے قدرتی وسائل کی عوامی ملکیت، عورتوں کی برابری، لازمی تعلیم اور ضبط تو ایدھیسے اقدامات کی حمایت کی تھی۔ عورتوں کے حق رائے دہی سے متعلق بحثوں میں اس کی جانب سے حمایت نے اس تحریک کی صورت گرفی کی۔





## 67- پیئرے جوزف پرودھوں

پیدائش: 15 جنوری 1809 عیسوی

وفات: 19 جنوری 1865 عیسوی

ملک: فرانس

اہم کام: "غربت کا فلسفہ"

فرانسی مصنف اور عموماً بابائے جدید انارکزم قرار دیا جانے والا سیاسی نظریہ دان پیئرے جوزف پرودھوں 15 جنوری 1809ء کو بیسا نکون کے ایک غریب گھرانے میں پیدا ہوا۔ بچپن میں سکالر شپ حاصل کرنے کی وجہ سے وہ تعلیم جاری رکھنے اور لکھنے کے قابل ہو سکا۔ دیہاتی علاقے میں گزارے ہوئے بچپن اور کسان باپ ہادا نے اُس کے خیالات کو متشکل کرنے میں اہم کردار ادا کیا۔ اُس کا خیالی معاشرے کا تصور ایک ایسی دنیا پر مشتمل تھا جس میں اُس کے باپ جیسے کاشت کار اور ہنرمند آزاد پُر امن اور باعثِ افتخار غربت کی زندگی گزار سکیں کیونکہ وہ قیش سے تحرر تھا۔

پرودھوں نے اوائل جوانی میں ہی عقلی ذہانت کی علامات ظاہر کرنا شروع کر دیں اور بیساکھوں میں اپنے کانج سے سکارشپ کا سختی نہ رہا۔ تا جہوں کے بیٹوں کے درمیان ایک غریب کسان لڑکے کی حیثیت میں رہنے کے باوجود اس میں علم و فضل سے لگاؤ پیدا ہو گیا اور نہایت تغلق دستی میں بھی اس ذوق کو قائم رکھا۔ مجبوراً اسے پرنسپ کا کام سیکھنا پڑا۔ یہ تربیت حاصل کرنے کے دوران بھی وہ لاطینی یوتانی اور عبرانی زبانیں سیکھتا رہا۔ پرنسپ شاپ میں اسے مختلف مقامی آزاد خیال اور سو شلست افراد سے ملاقات کا موقعہ ملا۔ اس کی ملاقات یوپیائی سو شلست چارلس فوریئر سے بھی ہوئی اور اس سے حدود رجہ متاثر ہوا۔

بعد ازاں پرودھوں نے دیگر نوجوان کارکنوں کے ساتھ مل کر ایک اپنے پریس لگانے کی کوشش بھی کی مگر ناکام ہوا۔ اس ناکامی کی ایک وجہ پرودھوں کا لکھنے پر زیادہ توجہ دینا بھی تھا۔ وہ ایسی مشکل اور چیزیں مگر خوبصورت نہ لکھنے لگا جس کو فویزیر اور بودیزیر جیسے اہل فلم نے بھی سراہا۔ 1838ء میں بیساکھوں اکیڈمی کی طرف سے ملنے والے سکارشپ کی وجہ سے وہ پریس میں پڑھنے کے قابل ہو گیا۔ اب کچھ فرصت ملنے پر اس نے اپنے خیالات کو تکمیل دیا اور اپنی پہلی اہم کتاب ”جائیداد کیا ہے؟“ (1876ء) لکھی۔ اس کتاب نے بچل مچا دی کیونکہ پرودھوں نے نہ صرف ”میں ایک انارکٹ (حکومت و شہنشاہی) ہوں“ کا دعویٰ کیا، بلکہ یہ بھی کہا کہ ”جائیداد ایک سرقة ہے!“

یہ بدنام زمانہ نفرہ پرودھوں کے توجہ حاصل کرنے کے انداز کی ایک مثال تھا۔ اس نے ہمیشہ اسی قسم کے تیز نفرے لگا کر اپنی اصل سوچ کو چھپائے رکھا۔ اس نے عام مفہوم میں جائیداد پر حملہ نہیں کیا تھا، بلکہ صرف اس جائیداد کے خلاف تھا جو کسی اور کسی محنت کا استھان کرنے کے ذریعہ بنائی جاتی ہے۔ اس نے ایک لحاظ سے جائیداد کو آزادی کے تحفظ کا لازمی عضر بھی قرار دیا۔۔۔ مثلاً کسان کے کھیت اور ہنرمند کے اوزار وغیرہ۔ یوپیائی یا مارکسی سو شلزم پر بھی اس کا سب سے بڑا اعتراض یہی تھا کہ وہ ذرائع پیداوار کو فرد کے اختیار سے نکال کر آزادی کو تباہ کر دیتا ہے۔

1842ء میں پرودھوں نے ایک زیادہ اشتغال انگلیز کتابچہ ”ماکان کو تعمیریہ“ شائع کیا جس کی بنیاد پر اسے عدالت میں جانا پڑا۔ البتہ وہ سزا سے بچ گیا۔ 1843ء میں وہ ایک فرم میں

بلور میجنگ کلک کام کرنے لائن (Lyon) گیا اور اور جو لاہوں کی ایک خفیہ تنظیم "Mutualists" سے متعارف ہوا۔ اس تنظیم کا خیال تھا کہ صنعتی انقلاب کا عمل مزدوروں کی انجمنیں چلا سکتی ہیں اور یہ مزدور پر تشدد انقلاب کے بجائے معاشری اقدام کے ذریعہ معاشرے کی قلب ماہیت کر سکتے ہیں۔ یہ خیالات فرانس میں جیکو میں انقلابی روایت کے ساتھ ٹکراتے تھے۔

لیون میں پرودھوں کی ملاقات حقوق نساں کی سو شلسٹ جماعتی فلوراٹریٹان کے علاوہ کارل مارکس، میٹھاںیل باکونن اور روی سو شلسٹ ایکس اندر ہر زن سے بھی ہوئی۔ 1846ء میں وہ کارل مارکس کے خلاف میدان میں اٹرا اور "غربت کا فلسفہ" شائع کی۔ جواب میں مارکس نے "فلسفہ کی غربت" لکھ کر پرودھوں کی خبری۔ یہ آزاد خیال اور تحکم پسند سو شلسٹوں اور انارکسٹوں اور مارکسیوں کے درمیان ایک تاریخی افتراق کا آغاز تھا۔ پرودھوں کی موت کے بعد اُس کے شاگرد باکونن اور کارل مارکس کے درمیان اختلاف نے سو شلسٹم کی "فرست انٹریشنل" میں ایسی دراڑ پیدا کی جو آج بھی موجود ہے۔

1848ء کے انقلابی سال اور 1849ء کے پہلے چند ماہ کے دوران پرودھوں نے چار رسمائیں ایڈٹ کیے جو اپنے انارکسٹ تاثر کی وجہ سے حکومتی سرٹیپ کا شکار ہو گئے۔ 1848ء کے انقلاب میں خود پرودھوں نے بھی حصہ لیا اور اسے کسی معقول تصور پر نہیں کل بیان دوں سے عاری قرار دیا۔ وہ انقلاب میں امیرتے ہوئے تحکم پسند رجات (جو پولین سوم کی مطلق العنانی پر منحصر ہوئے) پر تنقید کرتا رہا۔ 1849ء میں وہ لوئی پولین پر تنقید کے جرم میں قید ہوا اور 1852ء تک جیل میں رہا۔ جیل میں ہی اُس نے اپنی آخری اہم کتاب "19ویں صدی میں انقلاب کا عمومی خاکہ" لکھی۔ یہ کتاب اُس کے مثالی معاشرے کے تصور کو بہت واضح انداز میں پیش کرتی ہے۔ سرحدوں کے بغیر وفاقی عالمی معاشرہ، قومی ریاستوں کا خاتمہ، حاکیت کی برادریوں یا کیمیوزنکی متعلقی اور قوانین کی بجائے آزادانہ مجاہدے۔

قید سے رہائی کے بعد پرودھوں شاہی پولیس کے ہاتھوں مسلسل پریشان رہا۔ 1858ء میں اُس نے اپنی کتاب "انصاف اور انقلاب" چھپانے کی کوشش کی جو حضیط ہو گئی۔ وہ فرار ہو کر پلیجیم پہنچا اور 1862ء تک وہیں رہا۔ واپس پیرس آنے پر وہ مزدوروں کے درمیان اثر و رسوخ حاصل کرنے لگا۔ پیرس کے دستکاروں نے اُس کے خیالات کی روشنی میں "فرست

انٹرنشنل، قائم کر لی تھی۔ بستر مرگ پر مکمل کی ہوئی پر وہ ہوں کی آخوندی کتاب "مزدور طبقات کی سیاسی الہیت" میں یہ تھیوری پیش کی گئی تھی کہ مزدوروں کو اپنی آزادی کا عمل اپنے ہاتھ میں لینا چاہیے، معاشی القadam کے ذریعہ۔

پر وہ ہوں نے فوریاً اور کلاڑ رو روانے چیزے فرانسیسی یوٹوپیا کی سو شلسوں کے نقطہ نظر کو اس بیان پر مسترد کیا کہ معاشرے کو کسی سوچے سمجھے منصوبے کی مطابقت میں تبدیل نہیں کیا جاسکتا۔ اس نے ایک ایسے معاشرے کا خواب دیکھا جس میں عوام کی اخلاقی فطرت اور ذمہ داری اس حد تک ترقی پا جائے کہ معاشرے کو چالنے یا تحفظادینے کے لیے حکومت کی ضرورت نہ رہے۔ وہ لوگوں پر جرأت کوئی بھی نظام لا گو کرنے کا مخالف ہے۔ اس کے مثالی معاشرے میں لوگ خود ہی ذمہ دار اخلاقی اور مرضی کے مالک بن جاتے ہیں۔

پر وہ ہوں انارکزم (زراحت) نامی ملک کی جماعت کرنے والا پہلا مفکر نہیں۔ شاعری میں پی بلی شیلے اور نہر میں دلیم گوڑوں اس کا خاک کہ پیش کر پکھے تھے۔ تاہم اس امر کا کوئی ثبوت نہیں ملتا کہ پر وہ ہوں نے ان دونوں کی نگارشات کو پڑھ رکھا تھا۔ لگتا ہے کہ انقلاب فرانس کے ذاتی تجربے اور سوچ بچار نے ہی اُسے انارکزم (حکومت دشمنی)، مزدوروں کی باہمی امداد اور مرکزیتی سیاسی تنظیم کی ترویدی تک پہنچایا۔

پر وہ ہوں ایک الگ تھلک رہنے والا مفکر تھا اور اُس نے کوئی فلسفیانہ نظام پیش کرنے کا دعویٰ نہ کیا۔ نہ ہی وہ کوئی پارٹی قائم کرنے کے حق میں تھا۔ پھر بھی اُس کے خیالات فرست انٹرنشنل کی تخلیق اور باکون کی پیش کردہ انارکٹس تھیوری میں بیان دے بنے۔ باکون نے اُسے "ہم سب کا اُستاد" قرار دیا۔ 1860ء کی دہائی کے روی پاپولٹ اور انقلابی اطلاعی قوم پرست گروہوں نے اُس کے خیالات کا گھبرا لیا۔ فرانس اور سین میں بھی اثرات دیکھے جاسکتے ہیں۔ 1920ء کی دہائی تک فرانسیسی مزدور طبقہ کی انقلاب بسندی پر وہ ہوں کے زیر اثر رہی۔ اگرچہ وہ کوئی باقاعدہ فلسفی نہیں، لیکن کارل مارکس اور باکون چیزے الیکٹر پر اُس کے منقی یا ثبت اثرات اُسے اس نہرست میں شامل کیے جانے کا حق دار رہا تھا ہیں۔





## 68- سورین اپے کیرکیگارڈ

پیدائش: 15 مئی 1813 عیسوی

وفات: 11 نومبر 1855 عیسوی

ملک: ڈنمارک

اہم کام: "Either / Or"

ڈینیش فلسفی سورین اپے کیرکیگارڈ اُن درجن بھر فلسفیوں میں سے ایک ہے جنہوں نے بیسویں صدی کی فلکر کو نہایت عیق اندماز میں متاثر کیا۔ انفرادی ہستی، ارادے کی آزادی اور مقصد کی لگن کے حوالے سے اُس کے خیالات نے جدید دینیات اور فلسفہ بالخصوص وجودیت پر اپنے نقش ثابت کر دیے۔

کیرکیگارڈ 15 مئی 1813ء کو کوپن ہیگن میں پیدا ہوا۔ اُس کا باپ ایک دولت مند تاجر اور کثر اوتھری تھا جس کے پر ملاں اور احساس گناہ سے عبارت تقویٰ اور تخلی نے کیرکیگارڈ پر گہرا اثر ڈالا۔ کیرکیگارڈ نے کوپن ہیگن یونیورسٹی میں تعلیم حاصل کی جہاں اُسے ہیگلی فلسفہ

سے سابقہ پڑا اور اس کا شدید خالق بن گیا۔ یونورشی میں ہی اس نے لوٹھر ایزم کو مسٹر کر دیا اور کچھ عرصہ فضول خرچ سماجی زندگی میں مصروف رہا۔ وہ کوئی میکن کی تھیٹر یکل اور کیفے سو سائی میں ایک جانی پہچانی شخصیت بن گیا۔ 1838ء میں اپنے باپ کی وفات کے بعد اس نے دینیاتی تعلیم دوبارہ شروع کرنے کا فیصلہ کیا۔ 1840ء میں 17 سالہ Regine Olson کے ساتھ اس کی میکن ہوئی، لیکن فوراً اسی محسوس کرنے لگا کہ شادی جیسی چیز اس کی طبیعت سے میل نہیں کھاتی، لہذا اسے برس یہ بندھن توڑ دیا۔ لیکن اس معاملے نے کیرکیگارڈ کی شخصیت پر گہرا اثر ڈالا اور وہ اپنی تحریروں میں بار بار اس کا ذکر کرتا ہے۔ ساتھ ہی ساتھ اسے یہ بھی احساس ہو گیا کہ وہ ایک لوٹھری پاستور بننے کی جانب میلان نہیں رکھتا۔ باپ سے ورش میں ملنے والی دولت نے اسے اپنا سارا وقت لکھنے لکھانے میں صرف کرنے کے قابل بنا دیا۔ اپنی زندگی کے بقیہ 14 برس میں اس نے 20 کتابیں لکھیں۔

کیرکیگارڈ کے دور میں اس کے ملک پر ہمیگی خیالات کا غلبہ تھا۔ سچائی کی معروضیت پر اصرار کرنے والے ہیگل کے برعکس کیرکیگارڈ نے ”سچائی کی موضوعیت“ پر زور دیا: ”سچائی موضوعیت میں مضر ہے۔“ اس کی مراد موضوعیت یا انفرادیت پسندی یا انسانی بحیثیت کی کسی صورت سے نہیں تھی۔ یاد رہے کہ وہ بنیادی طور پر ایک دینی عالم تھا اور اس کے بیان کو دینیاتی اعتبار سے دیکھنا شاید بہتر رہے۔ مگر دینیات میں عموماً ”خدا سچائی“ ہے، کا دعویٰ کیا گیا۔ کیرکیگارڈ کبھی بھی خدا کے معروض ہونے کا تصور ہضم نہ کر پایا۔ اس کے لیے خدا محدود موضوعیت تھا۔ ”خدا سچائی“ ہے، کے نتیجے پر پہنچنے کے لیے ہمیں موضوعیت کو سچائی مانتا پڑے گا۔ انسان بھی سچائی کا حامل ہے اور وہ جس حد تک خالص موضوعیت یا روحانی شخص بنتا جاتا ہے، اسی قدر سچائی بھی بنتا جاتا ہے۔

ہیگل کے اس نظریے نے کیرکیگارڈ کو بہت سمجھ کیا کہ خدا خود کو دنیا (جو معروضات کا مجموعہ ہے) میں شناخت کرتا ہے۔ اسے یہ غالب نقطہ نظر بہت مطحک خیز معلوم ہوا کہ ہمیگی نظام نے نہ صرف ہمیں نوع انسانی کا اعلیٰ ترین علم دیا بلکہ اس میں خود خدا کی خود ہمیگی بھی شامل ہے۔ ہیگل کا نظام اسے دم گھونٹنے والا محسوس ہوا کیونکہ اس میں فرد کی حیثیت محض کائنات میں ایک ذرے چیزی بنا دی گئی تھی اور وہ اپنی تمام آزادی سے محروم ہو گیا تھا۔ کیرکیگارڈ کا فرد اپنی

نطرت میں نرالا ہے اور اسے عام طریقوں سے سمجھایا جانا نہیں جا سکتا۔ نیز فرد کوئی تجھیل یا نہ مصنوع نہیں بلکہ یہ ہر لمحہ خود کو بنا تارہتا ہے۔

کیر کیگارڈ کی فکر میں ارادے اور فیصلے کے تصورات بنیادی اہمیت کے حامل ہیں۔

فیصلے میں ہمیشہ خطرہ ملوٹ ہے۔ فرد خود کو غیر قطعیت میں گرا ہوا پانے کے باوجود خطرہ مول لیتا اور فیصلہ کرتا ہے: ”میرا ارادہ (Choice) اور فیصلہ قطعی شخصی ہے۔ کوئی خدا یا ہسی مطلق نہیں بلکہ میں خود اپنی مرضی سے فیصلہ کرتا ہوں۔“ ”موضوع“ سے کیر کیگارڈ کی مراد مجھس ایک عقلی عالم نہیں بلکہ جذبات و احساسات کا حامل تکمیل شخص ہے۔ لیکن معروض کے بغیر موضوع موجود نہیں ہو سکتا۔ دراصل کیر کیگارڈ صرف بطور عیسائی خور و فکر کرنے کے قابل تھا اور عیسائی کے لیے موجود ہونے کا مطلب خدا کے حضور موجود ہونا ہے۔ لیکن خود کو خدا کے حضور موجود محسوس کرنے کا مطلب خود کو ایک گناہگار محسوس کرنا بھی ہے۔ موجود ہونا گناہگار ہونے کے مترادف ہے۔ وجود ایک اعتبار سے اعلیٰ ترین قدر ہے، لیکن یہ ساتھ ہی ساتھ گناہ بھی ہے۔ گناہ کے ادراک کے ذریعہ آپ نمہب کے دائرے میں داخل ہوتے ہیں۔ نمہب تو شیق کرتا ہے کہ ابدی خدا نے تاریخ کے ایک خاص مرحلے میں دنیا میں جنم لیا۔ چنانچہ آپ کی ہستی کا مطلب ہے کہ آپ خود سے بالاتر کسی چیز کے ساتھ مر بوط ہیں۔ آپ اس ہستی میں مطلق دلچسپی لیے بغیر نہیں رہ سکتے کیونکہ اس دوسری چیز یا خدا کے ساتھ تعلق لا احمد و دکھل یا سرت پر نہیں ہے۔ کیر کیگارڈ خدا کو مطلق ”ڈوجل اولٹر“ (Absolute Other) کہتا ہے کیونکہ وہ ہمارا حافظ اور رحیم ہونے کے باوجود ہم انسانوں سے قطعی مختلف ہے۔

کیر کیگارڈ کی تحریریں غیر منظم اور مضامین، تمثیلات، حکایات، فرضی خطوط اور ڈائریوں پر مشتمل ہیں۔ اس کی بہت سی کتابیں پہلی بار مصنوعی ناموں سے شائع ہوئیں۔ اس نے اپنے فلسفے کو ”وجودی“ (Existential) کہا کیونکہ فلسفے کو ایک شدید انداز میں جا پنچی گئی انفرادی زندگی کا اظہار سمجھتا تھا نہ کہ یہ گل کی طرح کوئی یک رنگ نظام افکار۔ اس نے انسانی صورت حال کے ابہام اور اس کی پیرا ادا کسیکل نوعیت پر زور دیا۔ کوئی منظم فلسفہ نہ صرف انسانی وجود کو ایک غلط پس منظر میں رکھتا بلکہ زندگی کو منطقی لزوم کے حوالے سے بیان کرنے کے ذریعہ آزاد مرضی اور ذمہ داری سے گریز کا وسیلہ بھی بن جاتا ہے۔ افراد اپنے آزادانہ فیصلوں کے

ذریعہ اپنی فطرت خود بناتے ہیں اور اس میں کائناتی، معروضی معياروں کا کوئی عمل و خل نہیں۔ اپنی زندگی کے آخری برسوں کے دوران کیر کیگارڈ شدید تنازع عات میں ٹوٹ رہا۔ ڈینش نو تھری کلیسیا کے ساتھ اس کا جھگڑا مشہور ہے جس نے اُسے دنیا پرست اور فاسق قرار دیا تھا۔ ان زور دار بحثوں اور بہت زیادہ لکھنے سے اُس کی صحت پر بُرا اثر پڑا اور اکتوبر 1855ء میں وہ سڑک پر گر کر بے ہوش ہو گیا۔ 11 نومبر 1855ء کو اُس کی موت ہو گئی۔

ابتداء میں کیر کیگارڈ کے اثرات صرف سکینڈے نیویا اور جرمی گو یورپ تک محدود رہے جہاں اُس کے کام نے پروٹسٹنٹ دینیات پر گہرہ اثر ڈالا اور بیسویں صدی کے آٹھیاں ادیب فرانز کافکا پر بھی اثرات مرتب کیے۔ چہلی عالمی جنگ کے بعد یورپ میں وجود یہ ایک عمومی تحریک بن کر اُبھری اور کیر کیگارڈ کی تحریروں کے تراجم ہوئے۔ یوں وہ جدید شفافت کی اہم شخصیات میں سے ایک بن گیا۔ اُس کے اثرات بالخصوص ڈاں پال سارتر کے ذریعہ ہم تک پہنچے ہیں۔





## 69- ہنری ڈیوڈ تھورو

پیدائش: 12 جولائی 1817 عیسوی

وفات: 6 مئی 1862 عیسوی

ملک: امریکہ

اہم کام: ”والدُن“، ”سول نافرمانی“

ہنری ڈیوڈ تھورو امریکی تاریخ کا ایک ممتاز عینیت پسند فلسفی، ادیب اور فطرت پسند تھا جو انفرادیت پسندی کی اہمیت پر یقین رکھتا تھا۔ اُس کی مشہور ترین کتاب ”والدُن“ (1854ء) ہے جو اُس کے فلسفہ اور آزادانہ کردار کی عکاسی کرتی ہے۔

تھورو کو نکورڈ میں پیدا ہوا اور ہارورڈ یونیورسٹی میں تعلیم حاصل کی۔ 1830ء کی دہائی کے اوپر اور 1840ء کی دہائی کے اوائل میں اُس نے سکول میں پڑھایا اور ٹیوشن بھی پڑھائی۔ 1841ء سے 1843ء تک وہ امریکی مضمون نگار اور فلسفی رالف والدُو ایمرسن کے گھر میں رہا۔ ایمرسن مکتبہ ماورائیت (Transcendentalism) کے ممتاز نمائندوں میں سے ایک تھا۔

ماوراءیت پسند یقین رکھتے تھے کہ خدا فطرت اور بُنی نوع انسان میں خلقی طور پر موجود ہے اور ہر شخص کو اپنی روحانی سچائیوں کے لیے اپنے ہی ضمیر پر انحصار کرنا چاہیے۔ نیتچاہ ماوراءیت پسندوں نے اخترائی (حاکیت) اور روایت کی جانب ایک آزادانہ رویے کو فروغ دیا اور امریکی فکر و ادب کو یورپی رواجوں سے آزادی دلانے میں مددی۔ ایمرسن کے گھر میں قیام کے دوران ہی تھوڑی ملاقات دیگر امریکی ماوراءیت پسندوں سے ہوئی، مثلاً معلم اور فلسفی برانس ایلکاٹ، سماجی اصلاحی کارکن مارگریٹ فلر اور ادبی نقاد جارج ریلے۔

1845ء میں تھورو کو نکرورڈ کے نواح میں پانی کے ایک چھوٹے سے جو ہر "والذن پونڈ" کے کنارے بُنی جھونپڑی میں منتقل ہو گیا اور 1847ء تک وہیں رہا۔ اس دوران اُس نے اپنی روزمرہ سرگرمیوں، فطرت کے مشاہدے اور روحانی مشقوں کا تفصیلی ریکارڈ رکھا۔ ان تجربات کی بنا پر اُس نے اپنی مشہور کتاب "Walden; or, Life in the Woods" لکھی ہے مختصرًا "والذن" بھی کہا جاتا ہے۔ "والذن" میں تھورو کچھ وقت کے لیے معاشرے کے مرکزی دھارے سے الگ تھلگ ہو کر زندگی گزارنے کی سرتوں کے بارے میں لکھتا ہے۔ جھونپڑی میں قیام کے دوران وہ صرف بنیادی ضروریات کی تسلیکیں میں مشغول رہتا اور عجلت و اضطراب سے بالکل آزاد رہنے کی کوشش کرتا۔۔۔ اُن لوگوں میں عجلت اور اضطراب سے عاری "جو بقول شخصے خزانے جمع کرنے میں مصروف رہتے ہیں؛ اور دیک اور زنگ اُس دوست کو کھا جاتا ہے اور چور نقاب لگا کر لے اُڑتے ہیں۔" وہ عزلت کے ان دنوں میں مطالعہ کرنے، مچھلیاں پکڑنے، جانوروں کا مشاہدہ کرنے اور کبھی کبھار مہماںوں سے ملنے ملانے میں مصروف رہتا۔ "والذن" کے بیانیے میں قاری تھورو کا تجربہ دیکھتا، سنتا اور محسوس کرتا ہے۔

والذن پونڈ کے کنارے جھونپڑی میں رہنے کے دوران تھورو کو ایک رات جیل میں بھی گزارنا پڑی۔ جولائی 1846ء کی ایک شام کو کاشیبل اور محصل سام سپلائونے اُس سے کہا کہ وہ اپنے پول نیکس ادا کر دے جو کئی برس سے واجب الادا تھا۔ تھورو نے انکار کیا اور سام نے اُسے حوالات میں بند کر دیا۔ اگلی صبح ایک نامعلوم عورت نے نیکس ادا کر کے اُسے چھڑایا۔ اُس نے فیصلہ کیا کہ بُس ایک رات ہی کافی کچھ سمجھا گئی تھی۔ اُس نے ایسی حکومت سے تعاون کرنے سے انکار کر دیا جو غلامی کو جائز سمجھتی تھی اور سیکیکو کے خلاف اپنی پلیسٹ جنگ لڑنے میں مصروف تھی۔ اکثریت کی مصلحت کے خلاف نبھی، انفرادی ضمیر کے حق میں اُس کے دفاع نے

مشہور ترین مضمون "سول نافرمانی" میں انہیار پایا جو 1849ء میں شائع ہوا۔ "سول نافرمانی" کو بیسویں صدی سے پہلے بہت کم توجہ مل سکی۔ بہت سے لوگوں کے خیال میں "سول نافرمانی" موجودہ دور سے بدستور مطابقت رکھتی ہے: سول قانون سے اوپر بھی ایک قانون ہے اور اس برتر قانون پر عمل کرنا ضروری ہے چاہے اس کی سزا ہی ملے۔ لہذا "اگر کوئی حکومت غیر منصفانہ طور پر قید کرتی ہے توچے اور عدل پسند آدمی کی اصل جگہ بیل ہی ہے۔"

تحورو ماورائیت پسند تحریک سے نسلک ہوتے ہوئے بھی اس سے بے تعلق تھا۔ ماورائیت نے اسے نکھارا لیکن وہ اس کی بیداری اور نہیں تھا۔ تھورو کی فکر نے یورپی رومانویون بانخوص کار لائل اور روس کے زیر اثر تکمیل پائی۔ اس نے پہنچ بورڑوا (کوتاہ نظر) نقطہ نگاہ سے سرمایہ داری اور اس کی ثقافت پر تنقید کی۔ وہ والذن میں لکھتا ہے: "ایک طبقے کے قیش کو دوسرے طبقے کی مغلی اور میتاجی برابر کر دیتی ہے۔ ایک طرف محل جبکہ دوسری طرف خیرات گھر اور خاموش غریب ہے۔" اس کا وحدت الوجودی نظریہ دینا تصوف کا رنگ رکھتا ہے: قوانین فطرت اخلاقی نظام سیاست کا نتیجہ استدلال سے موافقت رکھتے ہیں۔ علم کا مقصد سچائی ہے جس تک لوگ اپنے اروگر موجود الہی حقیقت یعنی فطرت کی تفہیم کے ذریعہ پہنچتے ہیں۔

تحورو کو "باقاعدہ" فلسفی قرار دینا کچھ مشکل ہے۔ اس کا مضمون "سول نافرمانی" بدستور غیر منصفانہ قانون کے خلاف ضمیر کی آواز ہے۔ مہاتما گاندھی نے اسے بطور مثالی نمونہ اپنایا اور تھورو کو اپنا "استاد" قرار دیا۔

تحورو کی فکری اہمیت کا ایک پہلو ضرور موجود ہے۔ ایک تجارتی رجعت پسند اور ترقی کی جانب تیزی سے گامزد معاشرے میں اس نے داخلی سرچشے کی بیانیا پر انفرادی زندگی کی تکمیل کے حق پر زور دیا۔ وہ تمام انسانوں کے لیے اپنے اپنے انداز میں زندگی گزارنے اپنی زندگی کو شاعری ہنانے اور خود زندگی کو ایک آرٹ ہنانے کے حق کا دعویٰ کرتا ہے۔ ایک بے چین اور "عملی" معاشرے میں اس نے فرصت انور و فکر اور فطرت کے ساتھ ہم آہنگی کی اہمیت کو جاگر کیا۔ اس نے فطرت پسندانہ تحریروں کی روایت ڈالی جسے بعد ازاں جان Burroughs اور جان سیور جیسے امریکیوں نے ترقی دی۔ تھورو کی تحریروں میں موجود اس کی "عملی فلسفیانہ زندگی" نے یمنی اثرات مرتب کیے کیونکہ یہ اخلاقی ہیر و ازم اور زندگی میں روحانی جہت کے لیے مسلسل جستجو کی ایک مثال تھی۔





## 70- ولیم جیمز

پیدائش: 11 جنوری 1842 عیسوی

وفات: 26 اگست 1910 عیسوی

ملک: امریکہ

اہم کام: "متا بحیث"

امریکی فلسفی اور نفیات دان ولیم جیمز متا بحیث پسند فلسفیانہ تحریک اور فنکشنل ازم کی نفیاتی تحریک کا ایک رہنما تھا۔ وہ 11 جنوری 1842ء کو نیو یارک میں زرالے مزاج کے مالک ہنری جیمز کے گھر پیدا ہوا۔ ولیم جیمز کے باپ کے فلسفیانہ روحان نے اسے ایمانوئیل سویڈنبرگ کی دینیات کی جانب مائل کیا۔ ولیم جیمز کا ایک بھائی ناول نگار ہنری جیمز تھا۔ باپ ہنری "تمام کلیسا یت کا خالف تھا جس کا اظہار اپنی عمر کے آخری یرسوں کے دوران نہایت طنزیہ اور درشت انداز میں کیا۔" ہنری کی ساری زندگی بے سکونی اور زیادہ تر یورپ میں آوارہ گردی کرتے ہوئے گزری، جس کی وجہ سے پھوٹ کی تعلیم و تربیت متاثر ہوئی۔

بارہ برس کی عمر میں ولیم جیمز نے مذہبی موضوعات کے ایک مصور ولیم ایم ہنٹ کی شاگردی اختیار کر کے آرٹ کی تربیت لینے کی کوشش کی۔ لیکن وہ جلد ہی اس سے اکتا گیا اور صرف ایک سال بعد ہارورڈ یونیورسٹی کے لارنس سائنیٹیک سکول میں داخلہ لے لیا۔ کم شری اناثوں کی اور ایسے ہی دیگر مضافات میں کورسز کرنے کے بعد وہ ہارورڈ میڈیکل سکول میں طب کا مطالعہ کرنے گیا۔ لیکن تعلیم نجی میں ہی چھوڑ کر ممتاز قدرت پسند لوئی آگاسی کے ہمراہ بطور استاذ امیزون میں ایک تحقیقاتی مہم پر گیا۔ وہاں اس کی صحت خراب ہو گئی اور اپنے فرائض سے اکتا ہٹ ہوئی۔ وہ واپس میڈیکل سکول میں آیا اور 1867ء کے دوران طبیعتیات میں شار دان ہرمان وال ہلیم ہولٹر کے ساتھ کورسز کرنے گیا۔ اس نے فلسفہ اور نفیات کی بے شمار کتابوں کا مطالعہ کیا اور بالخصوص کانت کے پیروکار عینیت پسند چارلس رینوویز کا مداح بن گیا۔ نومبر 1868ء میں واپس وطن آنے پر وہ بیمار تھا۔ جون 1869ء میں ہارورڈ میڈیکل سکول سے ایم ڈی ڈگری حاصل کرنے کے باوجود وہ پریکٹش شروع نہ کر سکا۔ وہ 1872ء تک اپنے باپ کے گھر میں ہی نیم معدود ری کی زندگی گزارتا اور صرف مطالعہ کرتا ہے۔ رینوویز کی تحریروں نے اسے دوبارہ زندگی دلائی۔

1872ء میں جیمز ہارورڈ کالج میں فریالوہی کا انٹر کٹر تعینات ہوا، لیکن 1876ء میں اپنی اصل دلچسپی یعنی نفیات کی جانب رجوع کیا۔ اس دور میں نفیات ایک ہنر فلسفہ ہیں رہی تھی اور ایک لیبارٹری سائنس بھی تھی۔ فلسفہ بھی اقرار کی گرامر میں ہمارت سے تبدیل ہو کر مابعد الطبیعتی دریافت کی ایک مہم بن چکا تھا۔

1878ء میں شادی کے بعد جیمز نے ایک نئی شروع کی۔ اس کا ہنر خلل اور بے چینی دور ہو گئی۔ وہ نئے جوش و جذبے اور تو اپنی کے ساتھ نفیات کی دنیا میں مشغول ہوا۔ 1880ء میں اس نے نفیات کے لیے ایک نصابی کتاب تیار کرنے کا معاہدہ کیا، لیکن یہ منسوبہ ایک مختلف صورت اختیار کر گیا اور "Principles of Psychology" کے طور پر سامنے آیا۔ اس کتاب نے نفیات میں فلکھنی ( فعلی نقطہ نظر متعارف کروایا۔ اس نے ہنر سائنس کو حیاتیاتی طریقہ ہائے کار کے ساتھ تحد کیا اور فکر و علم کو جہد حیات میں بطور آلات تصور کیا۔ کتاب منظر عام پر آتے ہی جیمز کی دلچسپی نفیات کے موضوع سے ہٹ گئی۔

امریکہ کی پہلی نفیاتی لیبارٹری کا خالق لیبارٹری میں کام کو ناپسند کرنے لگا۔ اسے سب سے زیادہ آزادانہ مشاہدہ اور غور و فکر پسند تھا۔ فلسفہ اور مذہب کے مسائل کے مقابلہ میں نفیات اسے "ایک نہایت حقیر اور منحصر موضوع" معلوم ہوئی۔ اب وہ خدا کی فطرت اور وجود، روح کی لا فانیت، آزاد ارادہ اور تقدیر، زندگی کی اہمیت چیزے موضوعات کی جانب متوجہ ہوا۔ اس کا انداز جدیاتی کی بجائے تجربی تھا۔ اس نے خدا کی فطرت کے لیے براہ راست مذہب، حیات بعد الموت کے لیے نفیاتی تحقیقات، آزاد ارادے اور تقدیر کے لیے عقیدے اور عمل کے شعبوں سے رجوع کیا۔ وہ سابقہ پیش کردہ نتائج پر دلیل بازی کی بجائے ان چیزوں کا متأثر تھا۔ اس نے نتیجہ اخذ کیا کہ حیات بعد الموت غیر ثابت شدہ ہے، لیکن خدا کا وجود مذہبی تجربے کے ذریعہ قابل توثیق قرار دیا۔ آزادی اسے چیزوں کی تلازم میں ایک مخصوص ڈھیلا پن معلوم ہوئی: چنانچہ ماضی کی تاریخ یا حالیہ دور کی صورت مستقبل کی صورت گری نہیں کرتی۔ آزادی یا اتفاق ڈاروں کے "خود و تغیرات" سے مطابقت رکھتا ہے۔ یہ نظریات 1893ء اور 1903ء کے درمیان مختلف مضمایں اور پیچھرے اور بعد ازاں مختلف کتب میں سامنے آئے جن میں سے "The Will to Believe" (1897ء) اہم ترین تھی۔ 1890ء کے سارے عشرے کے دوران جیمز کی تمام دلچسپیاں کسی نہ کسی مذہبی سوال پر مرکوز رہیں۔

ایڈنبرگ یونیورسٹی میں فطری مذہب کے موضوع پر پیچھرے ہی نے کی دعوت نے اس کے مذہبی موضوعات میں شوق کو اور بھی بڑھایا۔ مگر وہ یہ کام 02-1901ء سے پہلے نہ کر سکا اور وہ تن پریشانی اور بیماری سے بھر پور برسوں میں ان پیچھرے کی تیاری میں مصروف رہا۔ یہ پیچھرے 1902ء میں "Varieties of Religious Experience" کے نام سے شائع ہوئے۔ جیمز نے رائے ظاہر کی کہ مختلف اقسام کے مذہبی تجربات شور کے مخصوص اور متنوع خزانوں کی موجودگی پر دلیل ہیں۔ یوں مذہب پسندوں کو ایسا مادہ دستیاب ہو گیا جو سائنس اور سائنسی طریقہ کار سے متفاہوں میں تھا۔ یہ کتاب مذہب کی نفیات میں جیمز کی دلچسپی کا نقطہ عروج تھی۔

اب جیمز نے اپنی توجہ واضح طور پر اُن مطلق فلسفیانہ مسائل کی جانب موزی جو اُس کی دلچسپیوں کے علاوہ ختمی حیثیت میں ضرور موجود ہے تھے۔ 1898ء میں وہ کلی فوریا میں ایک پیچھے میں نتائجیت نامی طریقہ کار کی تصوری تکمیل دے چکا تھا۔ 1870ء کی دہائی کے

وسط میں کیے گئے سائکوں کی متعلق کے تجربے سے مأخذ اس تجویزی نے جیسے کے باخوں میں ایک عمومیت اختیار کی۔ اُس نے دکھایا کہ ہر قسم کے --- نہ ہی سائنسی، فلسفیانہ سیاسی، سماجی، شخصی --- تصور کے تجرباتی نتائج کے حوصلات ہی وقت رکھتے ہیں اور اس کے علاوہ ہب کچھ لائیں ہے؛ کہ سچائی اور خططا (اگر وہ کسی طرح ذہن کی رسانی کے اندر ہوں) ان نتائج کے ساتھ مشابہ ہیں۔ نہ ہی تجربے کے متعلق اپنے مطالعہ میں نتائجی اصول استعمال کرنے کے بعد اب وہ تبدیلی اور اتفاق، آزادی، تنوع، تکشیریت اور ندرت کے تصورات کی جانب متوجہ ہوا۔ اُس نے وحدانیت (Monism) اور ” بلاک یونورس“ کے خلاف اپنے مناظرے میں نتائجیت استعمال کی۔ ( بلاک یونورس نظریے کے مطابق ساری حقیقت محدود و مکجا ہی)۔ جیسے نے داخلی تعلقات (یعنی یہ خیال کہ اگر آپ کے پاس سب کچھ نہیں تو کچھ بھی نہیں) کے خلاف اور تمام قطیعتوں اور کاملیت پسندی کے خلاف اسے استعمال کیا۔ اُس کے سامنے مطلق نظریات کے خلاف ہو گئے، اور امریکی فلسفیوں میں ایک نئی زندگی پڑ گئی۔ درحقیقت نتائجیت کے معاملے پر تاریخی اختلاف نے فلسفے کو انحطاط اور بے قسمی کی کھانی میں گرنے سے بچا لیا۔

1906ء میں جیسے نے بوشن میں پیغمبرزدی نے کے بعد انہیں "Pragmatism"

کے عنوان سے شائع کیا۔ اس کے بعد اُس کی دیگر تحریریں بھی مظہر عام پر آئیں: مثلاً "Does "The Experience in Activity" or "Consciousness Exist?"

- "Essays in Radical Empiricism"

جیسے کے فلسفہ اور فلکر کو مختصر ایوں بیان کیا جاسکتا ہے: اُس نے مادیت پسندانہ نظریہ دنیا کی مخالفت کی۔ مگر ما بعد الطبیعتی طریقہ کار کے مغالطوں سے آگاہ ہونے کے نتائج اُس نے جدیلیات کو مسترد کیا اور غیر استدلالیت کی حمایت کی۔ وہ ذہن کو ”ضمیر کا دھارا“ کہتا ہے۔ اس تجویزی ذہن نے ارادی اور جذباتی عناصر پر زور دیا۔ جیسے نے سچائی کی معروضی تفہیم کو افادیت کے نتائجیت پسندانہ اصول کے ساتھ بدل دیا اور یوں نظریہ تینکن کی راہ ہموار کی۔ یعنی اُس چیز پر ایمان رکھنے کا حق جو ثابت نہ کی جاسکتی ہو۔ اُس کی ”ریٹنیکل نتائجیت“ نے حقیقت کو خالص تجربے تک محدود کر دیا۔ اُس کی مادی اور روحانی دنیا میں ایک ہی تجربے کے

دو مختلف پہلو ہیں۔

نفیات میں جیز کے کام کی وعی حیثیت ہے جو طبیعتیات میں گلیو اور حیاتیات میں ڈاروں کے کام کی۔ قلفہ میں اس کا ثابت کام پیغمبرانہ نوعیت کا تھا۔ اس کی تائید کردہ دنیا جلد ہی نئی طبیعتیات میں ظاہر ہوئی جس کے نمائندے آئن شائن رسیل اور نیلو بور تھے۔ جیز نے قلفہ میں زندگی گزاری۔ قلفہ اس کے رگ و پے میں سرایت کیے ہوئے تھا۔ اس نے اس کا رجحان سائنسی طور پر ناقابل طریقہ ہائے علاج مثلاً کرپکن سائنس کی جانب کیا۔ قلفہ نے اسے سامراج خالق اور کمزوروں کا حامی بنادیا۔ اس کا قلفہ اس قدر کارآمد تجربی اور رقیق تھا کہ نئے افکار کے لیے بطور کھاد کام آیا۔





## 71- کارل مارکس

پیدائش: 15 مئی 1818 عیسوی

وفات: 14 مارچ 1883 عیسوی

ملک: جرمنی

اہم کام: "کیونٹ میں فیشنو"؛ "داس کیپیل"

جرمن سیاسی فلسفی اور انقلاب پسند سائنسی سوٹلزرم کی بنیاد رکھنے میں فریڈرک اینگلر کے ساتھ شریک باتی، اور انسانی تاریخ کے موثر ترین مفکروں میں سے ایک کارل مارکس 5 مئی 1818ء کو ٹریا (Trier) میں پیدا ہوا اور یون، برلن و ڈیٹن کی یونیورسٹیوں میں تعلیم پائی۔ موخر الذکر یونیورسٹی تو محض ڈگریوں کی ایک دکان تھی۔

یون یونیورسٹی میں پڑھنے کے دوران کارل مارکس کا نظریہ دینا مشکل ہوتا شروع ہوا۔ یہ گل کے فلسفہ میں بائیں بازو کے رہجان نے مارکس کے روحانی ارتقاء پر اپنے اثرات مرتب کیے۔ انقلابی جمہوری نظریات کے ساتھ مخلص مارکس نے نوجوان یونگلیوں (Young)

Hegelians) میں انتہائی بائیکیں پوزیشن اختیار کی۔ اپنے پی اچ ڈی کے تھیس (1841ء) میں مارکس نے ہیگل کے فلسفہ میں سے نہایت انقلابی (ریٹیکل) اور الحاد پرستانہ نشان اخذ کیے۔

1842ء میں کولون سے تھیٹے والے اخبار "Rheinisch Zeitung" کے لیے اپنا پہلا مضمون لکھنے کے فوراً بعد وہ اخبار کا ایڈٹریٹر بن گیا۔ اس نے اپنے مضمون میں معاصر سیاسی و سماجی حالات پر تقدیم کی اور حکام کی حاصلت مولی۔ 1843ء میں مارکس کو ایڈٹر کا عہدہ چھوڑنے پر مجبور کیا گیا اور جلد ہی اخبار کو بھی پابند یوں کا نشانہ بنا پڑا۔ تب مارکس پر اس گیا۔ وہاں فلسفے، تاریخ اور سیاسی سائنس کا مزید مطالعہ کرنے کے نتیجے میں اس نے کیونٹ نظریات اپنا لیے۔ 1844ء میں جب فریڈرک اسٹنگلز پر ایک ہی میئے نشان لکھ پہنچتے تھے۔ انہوں نے مل کر متفہم انداز میں کیونزم کے نظری اصولوں کی تصریح اور آن اصولوں کی روشنی میں میں الاقوامی مزدور تحریک تکمیل دینے کی کوشش شروع کر دی۔

1845ء میں کارل مارکس کو اپنی انقلابی سرگرمیوں کی وجہ سے پیرس چھوڑنے کا حکم ملا۔ وہ برولز میں مقیم ہوا اور متعدد شہروں میں انقلابی گروپس کے نیٹ ورک "کیونٹ کارپارٹس کیٹیز" کی حیثیت سازی اور سمت بندی میں حصہ لینے لگا۔ 1847ء میں ان کمیٹیوں کو ملا کر کیونٹ لیگ کی صورت دی گئی، اور مارکس و اسٹنگلز کو اس کے اصولوں پر مبنی دستاویز تکمیل دینے کا کام ہونا گیا۔ ان کا پیش کردہ پروگرام دنیا بھر میں "کیونٹ می فیشن" کے نام سے جانا جاتا ہے۔ یہ مشور جدید سو شلست نظریے کی پہلی باقاعدہ دستاویز تھی جسے مارکس نے جزو اسٹنگلز کے تیار کردہ ایک مسودے کی بنیاد پر لکھا۔ می فیشن کے مرکزی تصورات مارکس کی دین اور تاریخ کے مادیت پسندانہ نقطہ نظر یا تاریخی مادیت کی تجسم ہیں۔ بعد ازاں یہ نظریہ مارکس کی "Critique of Political Economy" (1859ء) میں وضاحت کے ساتھ پیش ہوا۔ می فیشن کے قصیے یہ ہیں کہ ہر تاریخی عہد میں ضروریات زندگی مہیا کرنے کا غالب اقتصادی نظام ہی معاشرتی تنظیم کی ساخت اور عہد کی سیاسی و عقلی تاریخ کا تعین کرتا ہے؛ اور معاشرے کی تاریخ اس تھکال سے اور کرنے والے طبقات۔ یعنی حاکم اور مظلوموں کے درمیان جدوجہد سے عبارت ہے۔ ان ابتدائی قصیوں کی بنیاد پر مارکس نے می فیشن میں نتیجہ اخذ کیا کہ سرمایہ دار طبقے کو زوال آئے گا اور میں الاقوامی طبقاتی انقلاب اسے ختم کر کے ایک غیر طبقاتی

معاشرہ تکمیل دے گا۔ میں فیسوں بعد کے تمام کیونٹ ادب اور بالعلوم انقلابی فکر پر عین اثر مرتب کیا، یہ متعدد زبانوں میں ترجمہ ہوا اور اس کی کروڑوں کا پیاس شائع ہوئیں۔

اپنی عملی سرگرمیوں اور تھیوریاتی تحقیقات کے دوران مارکس کا برداشت نکلا اور یہی میں فلسفے سے ہوا کیونکہ وہ مصالحتی رجہات، رجہت پسندانہ سیاسی نقطہ نظر رکھتا تھا۔ نیز یہی میں فلسفے کے اصولوں اور حقیقی سماجی تعلقات میں تضاد موجود تھا۔ یہی میں اور اس کے پیروکاروں (یہکہ ہی ٹکلیف) کے ساتھ اس نکلاو میں مارکس نے مادیت پسندانہ نقطہ نظر اپنایا اور حقیقی معاشری ترقیوں کے بارے میں جانا۔ فوئر باخ کے فلسفے نے اس عمل میں فصلہ کیا کہ دارا دا کیا۔ مارکس کے نظریہ دنیا میں ایک آخری انقلاب طبقاتی نکتہ نگاہ اپنانا اور انقلابی جمہوریت کو چھوڑ کر پرولتاری کی یونیورس انتخیار کرنا تھا (1844ء)۔ یہ تبدیلی یورپ میں طبقاتی جدوجہد کی ترقی کا نتیجہ تھی (جرمنی میں 1844ء کی سیلیشیائی شورش نے مارکس پر گھرا اثر ڈالا)۔ پیروں میں انقلابی سرگرمیوں اور سیاسی میں میں شائع ہونے والے دو مصائب میں سامنے آیا۔ ان مصائب میں مارکس نے پہلی بار پرولتاریہ کے تاریخی کردار کو مکشف کیا اور اس نتیجے پر پہنچا کہ سماجی انقلاب ناگزیر ہے اور مددور طبقے کی تحریک کو سائنسی نظریہ دنیا کے ساتھ تحد کرنا ضروری ہے۔ اس وقت تک مارکس اور انٹکلیس دوست بن چکے تھے اور انہوں نے منظم انداز میں ایک نیا نظریہ دنیا تکمیل دینا شروع کیا۔ سائنسی تحقیق کے نتائج اور تھیوری کے مرکزی اصولوں کو مندرجہ ذیل کتب میں عمومی صورت دی گئی۔

**Economical and Philosophical Manuscripts (1844)**

**The Holy Family (1845)**

**The German Ideology (1845-46)**

**Theses on Feuerbach (1845)**

**Poverty of Philosophy (1847)**

ان میں سے چوتھی تحریر پختہ مارکسزم کی عکاس ہے۔ مارکسزم کی تکمیل ایک **Integral سائنس** کے طور پر ہوئی جس میں تمام اجزاء ترکیبی کا اتحاد نظر آتا ہے۔ 1847ء میں مارکس برولزیں میں مقیم تھا اور وہاں خفیہ پروپیگنڈا تنظیم "کیونٹ لیگ" میں شامل ہو گیا اور لیگ کی دوسری کانگریس میں سرگرمی سے حصہ لیا۔ کانگریس کی درخواست پر مارکس اور انٹکلیس

نے مشہور ”مینی فیشو آف دی کیونٹ پارٹی“ (1848ء) تیار کیا جس میں مارکسزم کی تصریح مکمل ہوئی۔ لینن کے بقول ”یہ تحریر ایک منع تصور دنیا پائیدار مادیت، جدلیات، نظریہ طبقاتی جدوجہد اور پرولتاریہ کے عالمی۔ تاریخی انقلابی کردار کو اپنے اندر سوئے ہوئے ہے۔“

جدلیاتی اور تاریخی مادیت حقیقی معنوں میں ایک سائنسی فلسفہ ہے جس میں مادیت جدلیات اور معاشرے کی مادیت پسندانہ تفہیم، ہستی اور علم کے بارے میں تعلیم، تھیوری اور عمل باہم ملے ہوئے ہیں۔ اس نے مارکس سے پہلے کی مادیت پرستی کی مابعد الطبيعیاتی نوعیت پر غلبہ پانا ممکن بنا دیا۔ مارکس کا فلسفہ دنیا کی تفہیم اور تقلیب کا موزوں ترین لامحہ عمل ہے۔ انیسویں اور بیسویں صدی میں پریش اور سائنس کی ترقی نے عینیت (Idealism) اور مابعد الطبيعیاتی مادیت کی تمام صورتوں پر مارکسزم کی فویت کو ثابت کر دیا ہے۔ پرولتاریہ آئینہ یا لوگی کی واحد نسل کے طور پر مارکس کا نظریہ تمام قسم کی غیر سائنسی پرولتاری خلاف اور پیش بورڑوازی رجحانات کے خلاف لڑائی میں پختہ ہوا۔ مارکس کی سرگرمیاں جانب داری اور سائنسی تھیوری سے کسی بھی انحراف کو قبول نہ کرنے سے متصف ہیں۔ سائنس میں ایک انقلابی کی حیثیت میں اس نے پرولتاریہ کی جدوجہد آزادی میں سرگرمی سے حصہ لیا۔ جرمنی میں 1848-49ء کے انقلاب کے دوران وہ سیاسی جدوجہد کی الگی صفوں میں تھا۔ اس نے عزم صیم کے ساتھ *Neue Rheinische Zeitung* کے چیف ایڈٹر کی حیثیت میں پرولتاریہ نقطہ نظر کا دفاع کیا (یہ اخبار اس نے خود نکالا تھا)۔ 1849ء میں جرمنی سے جلاوطن کیے جانے پر وہ مستقل انگلی میں مقیم ہوا۔ 1852ء میں کیونٹ لیگ نوٹھے کے بعد مارکس نے پرولتاریہ تحریک میں اپنا کام جاری رکھا اور ”فرست انٹرنشنل“ (1864ء) کے قیام کے لیے کام کیا۔ وہ اس تنظیم میں سرگرم رہا، تمام ممالک میں انقلابی تحریک کی پیش رفت پر نظر رکھی اور خاص طور پر روس میں دچکی لی۔

کارل مارکس اپنی زندگی کے آخری دن تک ہم عصر و اقدامات سے باخبر رہا اور اسے اپنے نظریے کی ترقی کے لیے ناگزیر مودا مل گیا۔ 1848-49ء کے دوران یورپ میں بورڑوا انقلابات نے مارکس کے نظریہ سو شلخت انقلاب اور طبقاتی جدوجہد کی نشوونما پر گہرا اثر ڈالا۔ پیس کیون کے تجربے کا تجزیہ کرتے ہوئے مارکس نے پرولتاریہ کی ڈکٹیٹری شپ کی ایک ریاستی صورت دریافت کی اور پہلی پرولتاریہ ریاستی طاقت کے کیے ہوئے اقدامات کا عینق تجزیہ کیا۔

"Critique of Gotha Program" (1875ء) میں مارکس نے سائنسی کیونزم کے نظریہ کو مزید آگے بڑھایا۔ اُس کی دلچسپی کا اصل موضوع سیاسی معیشت تھا اور اُس نے ساری زندگی اپنے بنیادی کام "سرمایہ" میں لگادی جس کی پہلی جلد 1867ء، دوسری 1885ء اور تیسرا 1894ء میں شائع ہوئی۔ سیاسی معیشت کی تخلیق نے کیونزم کو سائنسی بنیادیں مہیا کیں۔ "سرمایہ" کی فلسفیات اہمیت بے مثال ہے۔ اس میں تحقیق کا جدیلیاتی طریقہ کارشناسدار انداز میں پیش کیا گیا ہے۔ 1859ء میں لکھی ہوئی اپنی ایک کتاب کے دیباچے میں کارل مارکس نے مختصر طور پر تاریخ کی مادیت پسندانہ تفہیم کا جو ہر چیز کیا۔ "سرمایہ" میں اُس کی تفہیم نے مفروضے سے نکل کر سائنس کی صورت اختیار کر لی۔ مارکس کے خطوط بھی اُس کی تحریروں میں ملنے والے فلسفے کے عکاس ہیں۔ قتل ازیں کوئی بھی نظریہ مارکس کے نظریے کی طرح عملی طور پر معتبر نہیں ٹھہر اتھا۔ لینن نے اپنے ساتھیوں اور شاگردوں کے ساتھ مل کر مارکسزم کوئے تاریخی حالات کے مطابق مزید ترقی دی۔

مارکس کی موت کے بعد ملنے والے مسودات سے اکشاف ہوا کہ وہ "سرمایہ" کی چوتھی جلد لکھنے کا سوچ رہا تھا جس میں معاشرتی نظریات کی تاریخ پیش کی جائے۔ اُس کے دیگر ادھورے منصوبوں کا تعلق ریاضی اور تکلیفی ترقی کے مختلف تاریخی پہلوؤں سے تھا۔

کارل مارکس اپنی زندگی میں زیادہ اثر انگیز ثابت نہ ہوا۔ موت کے بعد اُس کا اثر ہر دو تحریک کے ساتھ ساتھ بڑھتا رہا۔ اُس کے خیالات اور نظریات مارکسزم یا سائنسی سو شلزم کھلانے لگے۔ سرمایہ داری معیشت کے بارے میں اُس کا تحریک اور تاریخی مادیت، طبقاتی جدوجہد اور قدر زاند کے حوالے سے اُس کے نظریات جدید سو شلست نظریے کی اساس بن گئے۔ انقلابی اقدام کے نقطہ نظر سے سرمایہ دار ریاست کی نوعیت، حصول اقتدار کا طریقہ اور پرولتاریکی ڈکٹیٹری کے بارے میں اُس کے نظریات فیصلہ کن اہمیت کے حال ہیں۔ بیویں صدی کے آغاز میں لینن نے ان تصورات کوئے حالات کے مطابق ڈھالنے کے بعد عملی صورت دی۔ بالشوازم اور تحریک انٹریشنل نے اپنی تھیوری اور حکمت عملی میں اُنہی کو بنیاد بنا یا۔





## 72- فریدرک ولہلم نیشنے

پیدائش: 15 اکتوبر 1844 عیسوی

وفات: 25 اگست 1900 عیسوی

ملک: جرمنی

اہم کام: "The Will to Power"

جرمن فلسفی، شاعر اور کلاسیکی ماہر لسانیات فریدرک ولہلم نیشنے (یانٹشے) انیسویں صدی کے بااثر ترین مفکرین میں سے ایک تھا۔ وہ پروشیا میں Rocken کے مقام پر پیدا ہوا۔ اُس کا لوٹھری مشرب باب اُسے پانچ برس کی عمر میں ہی چھوڑ کر دنیا سے چلا گیا۔ نیشنے نے اپنی ماں کے پاس پرورش پائی۔ گھر میں ماں کے علاوہ نانی، دو خالائیں اور ایک بہن بھی تھی۔ سارا ما جوں لوٹھری پاکیزگی کے رنگ میں رنگا ہوا تھا۔ نیشنے کے دادا نے بھی پروشنٹ ایزم کے دفاع میں کتابیں شائع کی تھیں۔

1850ء میں گھروالوں کے ساتھ نورنبرگ منتقل ہو گیا اور ایک نجی سکول میں داخلہ

لیا۔ 1858ء میں اس نے جرمی کے سرکردہ پرنسپٹ بورڈ گر سکول سے Schulforta وظیفہ لیا اور تعلیمی میدان میں اعلیٰ جوہر دکھائے۔ 1864ء میں گرینجواٹن کرنے کے بعد وہ الہیات اور کلاسیکی علم اللسان کا مطالعہ کرنے بون یونیورسٹی گیا مگر کچھ زیادہ نہ سیکھ سکا۔ آخوند وہ موسیقی کی جانب متوجہ ہوا اور متعدد حصیں ترتیب دیں۔ 1865ء میں وہ لپیزگ یونیورسٹی میں داخل ہو گیا۔ اس نے اکتوبر 1867ء میں آرٹلری رجمنٹ کی کیولری کمپنی میں ملازمت شروع کی مارچ 1868ء میں چھاتی پر شدید چوت کھائی اور اکتوبر 1868ء میں چھٹی لے کر واپس لپیزگ چلا آیا۔ اس نے آرٹھر شوپنھاور کے فلسفہ سے واقفیت حاصل کی اور اوپر اک عظیم موسیقار چڑھنے سے ملا۔

1869ء میں بیسل (Basel) میں کلاسیکی علم اللسان کی پروفیسرشپ کی اسامی نئی کو مل گئی۔ اگست 1870ء میں فرانس پر شیا جنگ کے دوران وہ چیپش اور فنیتی یا کے مرض میں بجا ہوا اور اس کی صحت مستقل طور پر خراب ہو گئی۔

"The Birth of Tragedy from the spirit of Music" (1872ء) کلاسیکی حکمت کے جال سے اس کی آزادی کی غماز ہے۔ اسے آج بھی جماليات کی تاریخ میں کلاسیکی حیثیت حاصل ہے۔

1877ء میں اس نے ایک سال کی رخصت لی اور اپنی بہن اور پیٹر Gast کے ساتھ مل کر گھر آباد کیا۔ 1878ء میں اس کی کتاب "Human All-Too-Human" منتظر عام پر آئی۔ صحت تیزی سے بگز نے کے باعث اس نے پروفیسرشپ چھوڑ دی اور چھ سال تک تین ہزار سو فرانسیسی فرائیں سالانہ کے وظیفے پر زندگی گزار تھا۔

1879ء اور 1889ء کے درمیانی برسوں میں تصنیف کردہ کتابوں کے علاوہ نئی کی زندگی میں بمشکل ہی کوئی اور غلظی وچکی نظر آتی ہے۔ وہ شدید بیماریں تھیں اور تھا ہو گیا۔ یا نہیں بیانیہ انداز میں نئے کا ادبی و فلسفیات شاہکار "زورتھ نے کہا" 1883ء اور 1885ء کے دوران چار حصوں میں شائع ہوا گی تصنیفات کی طرح اس پر بھی زیادہ توجہ نہ دی گئی۔ 1886ء میں

"The Genealogy of Morals" اور "Beyond Good and Evil" میں بھی مقبولیت نہ پا سکی جس میں وہ اپنے فلسفے کو زیادہ بیش انداز میں پیش کرتا ہے۔

جنوری 1889ء میں نئے ڈھنی خط کا شکار ہو گیا۔ اُس نے اپنی زندگی کے آخری گیارہ برس مکمل ڈھنی تاریکی میں گزارے۔ پہلے پہل اسائیم میں پھر مان کے پاس نورنبرگ میں اور مال کی وفات (1897ء) کے بعد بہن کے پاس ویسٹ میں۔ وہ 1900ء میں دنیا سے رخصت ہوا۔

نشے کے نام کو ایڈولف ہٹلر اور فاشرم کے ساتھ جوڑے جانے کی بڑی وجہ اُس کی بہن ایلز بھکی جانب سے اُس کی تحریروں کا استعمال ہے۔ اُس نے ایک سرکردہ شادی اور ایشی سائی شخص فارسٹ سے شادی کی اور 1889ء میں شوہر کی خودکشی کے بعد بڑے ذوق و شوق کے ساتھ نئے کو فارسٹ کے نظریات کے سانچے میں ڈھالنے کی کوشش کرتی رہی۔ نئے کی ادبی میراث مکمل طور پر ایمیز بھک کے کنڑوں میں تھی۔ اُس نے بھائی کے مسترد کردہ نوٹ کو مقتب "تصانیف" کی صورت میں پیش کیا۔ "The Will to Power"۔ اُس نے کچھ تراجم بھی کیں اور فقادوں کی کئی پیشوں کو مسائل میں ڈالے رکھا۔ یہ امر بھی قابل ذکر ہے کہ ایلز بھک ہٹلر کی گرویدہ تھی۔ لہذا اُس کی یہ پسندیدگی بھی نئے کے کھاتے میں ڈال دی گئی۔ نئے کی تحریروں کے تین ادوار ہیں۔ ابتدائی کام "دی بر تھ آف ٹریجڈی" اور "شوپنگ اور ویکنر کے زیر اثر رومانوی تناظر رکھتے ہیں۔ "Untimely Meditations" نئے کا پنجم قلفہ "The Gay science" کے بعد سامنے آیا۔

اپنی بالغ الہن تحریروں میں نئے انسانی زندگی میں اقدار کے آخذ اور کارکردگی پر غور و فکر میں مخونظر آتا ہے۔ اُسے بالخصوص مغربی فلسفہ نہ ہب اور اخلاقیات کی اساسی ثقافتی اقدار کا تجزیہ کرنے میں دلچسپی تھی۔ وہ مغربی اقدار کو راہبانہ آئینہ دیل کے اظہار خیال کرتا تھا۔ یہ راہبانہ آئینہ دیل اُس وقت پیدا ہوا جب دکھ یا تکلیف کو مطلق اہمیت دے دی گئی۔ مثلاً نئے کے مطابق یہودی مسکنی روایات نے دکھ کو مختارے خداوندی اور کفارے کی صورت کے طور پر پیش کر کے قابل برداشت بنا دیا۔ چنانچہ عیسائیت کی قیح ذاتی لافانیت کے عقیدے میں مضر ہے۔ یعنی یہ یہ صور کہ ہر فرد کی زندگی اور موت کا ناتھی اہمیت کی حامل ہے۔ اسی طرح روایتی فلسفہ نے جسم پر روح، حیات پر ذہن، خواہش پر فرض، ظاہریت پر حقیقت، دنیا پر بے زمان کو فوکیت دے کر راہبانہ آئینہ دیل کا اظہار کیا۔ عیسائیت نے توبہ کرنے والے گھنگار کے لیے نجات

کا وعدہ کیا، جبکہ فلسفے نے روشنیوں اور مرتاضوں کی نجات (چاہے سیکولر ہی ہی) کی امید کو قائم رکھا۔ روایتی مذہب اور فلسفہ میں ان کہاں مگر طاقتور انداز میں باعث تحریک مفروضہ یہ تھا کہ وجود توضیح، جواز یا کفارے کا مقتضای ہے۔ دونوں نے ہی کسی اور، ”حقیقی“ دنیا کی حیات کی اور تحریک کو بنانم کیا۔ دونوں کو اخبطاط زدہ یا بدحال زندگی کی علامات کے طور پر پڑھا جاسکتا ہے۔ روایتی اخلاقیات پر نئے کی تنقید ”آقا“ اور ”غلام“ اخلاقیات کی تمثیلیات

(Typology) پر مرکوز ہے۔ جرمن زبان کے الفاظ *gut* (خوب) اور *bose* (بد) اور *Schlecht* (شر) کے مآخذوں کا تجزیہ کرتے ہوئے نئے کہتا ہے کہ اچھے اور بے کے درمیان فرق اصلًا توصیفی (یا تصریحی descriptive) تھا۔۔۔ یعنی گھلیا غلاموں کے برخلاف مراعات یافتہ آقاوں کا ایک لا اخلاقی حوالہ۔ خیر/شر یا اچھے/بے کا فرق اس وقت ابھرا جب غلاموں نے آقائیت کے اوصاف کو برائیوں میں تبدیل کر کے بدله لیا۔ فخر گناہ بن گیا۔ خیرات، انکسار اور اطاعت نے مقابلہ تھا اور خود اختیاری کی جگہ لے لی۔ غلام اخلاقیات کی فتح کی بنیاد پر وہ واحد حقیقی اخلاقیات ہونے کے دعوے پر تھی۔ مطلق پن پر یہ اصرار نہ ہی اخلاقیات کی طرح فلسفیانہ اخلاقیات میں بھی اسی نوعیت کا حامل ہے۔ اگرچہ نئے نئے آقا اور غلام اخلاقیات کا تاریخی حوالہ پیش کیا، مگر وہ یہ بھی کہتا ہے کہ یہ ہر شخص میں موجود اوصاف کی غیر تاریخی تمثیلیات ہے۔

راہبانہ آئینہ میں کی پیش کردہ اعلیٰ ترین اقدار کی تاقدرتی کو بیان کرنے کے لیے نئے نئے نئے "Nihilism" (نافیت، عدمیت، انکار کل، لا شیجیت) کی اصطلاح استعمال کی۔ اس نے اپنے دور کو مجھوں انکار کل سے متصف خیال کیا، یعنی ایک ایسا دور جو ابھی تک آگاہ نہیں تھا کہ نہ ہی اور فلسفیانہ مطلق مفروضات انسیوں میں صدی کی ابھرتی ہوئی ثبوتیت (Positivism) میں تخلیل ہو گئے تھے۔ روایتی اخلاقیات کے لیے مابعد الطیعیاتی اور الہیاتی بنیاد میں ختم ہونے پر بے مقصدیت اور بے معنویت کا ایک محیط احساس ہی باقی رہ گیا۔ اور بے معنویت کی فتح لا شیجیت کی فتح ہے: ”خدامر گیا ہے۔“ تاہم نئے نے سوچا کہ زیادہ تر لوگ راہبانہ آئینہ میں کا انہدام اور ہستی کی طبقی بے معنویت کو قبول نہیں کر سکتے، بلکہ زندگی کو با معنی بنانے کی خاطر بے مطلق مفروضات قائم کر لیتے ہیں۔ اس نے خیال کیا کہ اس کے دور کی ابھرتی ہوئی قوم پرستی اسی قسم کے ایک تبادل دیوتا کی نمائندہ ہے جس میں قومی ریاست کو ماورائی قدر اور مقصدیت

دیت کی گئی۔ جس طرح عقیدے کی مطلقیت نے فلسفہ اور مذہب میں انہمار پایا تھا، عین اُسی طرح ایک تبلیغی جوش و جذبے کے ساتھ قومی ریاست کے ساتھ مطلق پن شقی کر دیا گیا۔ مخالفین کا قتل اور زمین کی تخریب ہمہ گیر بھائی چارے، جمہوریت اور سو شلزم کے نام پر ہونے لگی۔

نشے نے اکثر اپنی تحریروں کو انکار کل کے ساتھ جدوجہد کے طور پر خیال کیا اور مذہب، فلسفہ اور اخلاقیات پر انتقاد کے علاوہ اُس نے اچھوتے تھیں بھی پیش کیے جنہوں نے خصوصی توجہ حاصل کی۔۔۔ بالخصوص تناظریت (Perspectivism)، طاقت کی خواہش، اور پرہیز۔ تناظریت ایک تصور ہے جس کے مطابق علم ہمیشہ تناظری ہوتا ہے، کوئی بے عیب اور اکات موجود نہیں۔

نشے کی تناظریت کو بھی کبھی غلطی سے اضافیت اور تسلیکیت کے ساتھ شاخت کیا جاتا ہے۔ بایس ہمہ یہ سوال اٹھاتی ہے کہ آپ نشے کے اپنے تھیس کو کیسے سمجھیں گے۔۔۔ مثلاً یہ کہ مشترک درست کی غالب اقدار را ہبہ آئینہ دل کی دین ہیں۔ کیا یہ تھیس قطعی طور پر یا صرف ایک خصوص تناظری میں ہی درست ہے؟

نشے نے ایک مرتبہ لکھا تھا کہ کچھ انسان مرنے کے بعد پیدا ہوتے ہیں۔ اُس کے معاطے میں تو یہ بات بالکل ٹھیک ثابت ہوئی۔ 20 دسی صدی کے فلسفہ، الہیات اور نفیات کا فٹے کے بغیر تصور کرنا بھی حال ہے۔ مثلاً جرمن فلسفی میکس شیلر، کارل جیسپر زاور مارٹن ہیڈگر کا کام اُسی کے اثرات کا نتیجہ ہے۔ اسی طرح فرانسیسی فلسفی الیبر کامیو، جیکس Derrida اور ماکسل فو کاٹ بھی اُس کے اثرات سے فیض یاب ہوئے۔ مارٹن ہیڈگر نے تسلیم کیا کہ اُس پر نشے نے سب سے زیادہ اثر ڈالا اور ”زرتشت نے کہا“ کا پہلا حصہ پوش زبان میں ترجمہ بھی کیا۔ ماہرین نفیات الفروڈ ایڈل اور کارل جیک کے علاوہ فرانسیڈ نے بھی اُسے سراہا۔ سگمنڈ فرانسیڈ نے تو یہاں تک کہہ دیا تھا کہ ماخی اور مستقبل کے کسی بھی انسان کی نسبت نشے اپنی ذات کی کہیں زیادہ گہری تفہیم رکھتا تھا۔ ناول نگاروں میں ناہم مان ہرمن پیسے آندرے مالا کس، آندرے ٹیڈی اور جان گارڈن زنے اُس سے تحریک پائی۔ شاعروں میں سے بر نارڈ شا، سلیفین جارج اور ولیم بلر اُس کے مدح تھے۔





## 73- ٹامس ہل گرین

پیدائش: 7 اپریل 1836 عیسوی

وفات: 26 مارچ 1882 عیسوی

ملک: آکسفورد شاہزادگانگلینڈ

اہم کام: "مقدمہ اخلاقیات"

انگلش استاد سیاسی نظریہ دان اور "نوکاٹ مکتبہ فکر" کا عینیت پسند فلسفی ٹامس ہل گرین 7 اپریل 1836ء کو یارک شاہزادگانگلینڈ میں پیدا ہوا۔ گرین نے اپنی تعلیمات کے ذریعہ 19 ویں صدی کے انگلینڈ پر عمیق اثرات مرتب کیے۔ اُس کی زیادہ تر زندگی آکسفورد میں گزری، جہاں اُس نے تعلیم حاصل کی اور 1860ء میں فیلو منتخب ہوا، بطور لیکچر ار پڑھاتا رہا اور 1878ء میں اخلاقی فلسفہ کا پروفیسر بنًا۔ اُس کے لیکچرز نے اہم ترین تصنیفات "مقدمہ اخلاقیات" (1883ء) اور "لیکچرز" (1885ء) کے لیے بنیادیں فراہم کیں۔

گرین کی تحریریں فطرتیت اور لا ادریت کی دو انتہاؤں سے نقش کرائیک فلسفہ وضع

کرنے کی زبردست کوشش تھیں۔ ایک طرف وہ مل اور پسٹر کے فطرت پسندانہ نظریہ دنیا کے خلاف تغیر محسوس کرتا تھا تو دوسری طرف میں اور ہمہ ملن کی لا اور بیت سے بیزار تھا۔ کائنات اور ہر یگل کی تعلیمات میں فطرتیت کا موثر ترین اظہار مل جانے پر اُس نے لا اور بیت سے گریز کی خاطر کائنات کو ہی سمجھی پہنچ لگا کر پڑھا۔

فطرتیت کے خلاف گرین کی جنگ اُس کے نظریہ تعلقات (Doctrine of Relations) میں منکس ہوتی ہے۔ ”تعلقات“ کو دو حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے: معروض سے معروض کا تعلق اور موضوع سے معروض کا تعلق۔ معروض سے معروض کے تعلق کے حوالے سے اُس نے کائنات کا نقطہ نظر اختیار کرتے ہوئے کہا کہ کسی معروض کو جب تمام تعلقات سے الگ کر لیا جائے تو وہ لا وجود بن جاتا ہے۔ کوئی معروض الگ تھلک یا دوسرے معروض کے ساتھ تعلق میں وجود نہیں رکھتا؛ بلکہ اُس کا وجود ہی زمان و مکان کے تعلقات پر دلیل ہے۔ دراصل یہ ہیوم کو کائنات کا جواب تھا۔ ہیوم نے زور دیا تھا کہ تمام ہستیاں آپس میں کوئی لازمی تعلقات نہیں رکھتیں۔ کائنات نے الگ الگ ہستیوں کو محض تجربیات (Abstractions) قرار دیا۔ گرین کائنات کے پیش کردہ تجربیے کا قائل تھا، لہذا اُس نے اس ملک کے دفاع سے آغاز کیا کہ تفہیم ہی فطرت کو بناتی ہے۔

گرین کی مابعد الطبیعتیات کا آغاز فطرت کے ساتھ انسان کے تعلق سے ہوتا ہے۔ اس نے کہا کہ انسان خود آگاہ ہے۔ سادہ ترین ذہنی عمل میں تبدیلیوں کا شعور اور ذات اور زیر مشاہدہ معروض کے درمیان فرق کا شعور شامل ہے۔ جاننے کا مطلب معروضات کے باہمی تعلقات سے آگاہ ہوتا ہے۔ ان تعلقات کے ایک بہت قلیل حصے کو جاننے کے اہل انسان کے اوپر خدا موجود ہے۔ تمام تعلقات کو ممکن بنانے اور خود ان سے بالاتر رہنے والی یہ ہستی ازی خود آگئی ہے۔

گرین نے اپنی اخلاقیات کی بنیاد انسان کی روحانی فطرت پر رکھی۔ وہ کہتا ہے کہ انسان کا اپنی سوچوں پر عمل کرنے کا عزم ایک ”نیت“ ہے اور خدا یا کوئی اور عالم اسے باہر سے متعین نہیں کرتا۔ گرین کے مطابق کوئی بھی مرنسی کا کام کرنے کا نام آزادی نہیں؛ بلکہ خود کو اُس نیکی (Good / خیر) کے ساتھ شناخت کرنے کی طاقت آزادی ہے جسے مطلق نے اُس کی اپنی

حقیقی نیکی کے طور پر مکشف کر دیا ہو۔

سیاسی فلسفہ میں گرین نے اپنے اخلاقی نظام کو وسعت دی۔ نظری اعتبار سے سیاسی ادارے برادری کے اخلاقی نظریات کی تجیم ہوتے اور انفرادی شہریوں کے کردار کی نشوونما میں مدد دیتے ہیں۔ اگرچہ موجود ادارے مکمل طور پر مشترک آئینہ میں کی تھیں نہیں کرتے، لیکن ان کی کوتا ہیوں کو آشکار کرنے والا تجویہ حقیقی ترقی کے راستے کی نشاندہی بھی کرتا ہے۔ شخص تھیصل ذات کے بارے میں گرین کا اپنا نقطہ نظر سیاسی فرض کے تصور پر بھی مشتمل تھا۔ کیونکہ اپنی تھیں کے متلاشی شہری ریاستی اداروں کو بہتر بنانا بھی اپنا فرض خیال کریں گے۔ چونکہ ریاست "عمومی ارادے" کی نمائندہ ہے اور ایک بے زمان ہستی نہیں، اس لیے جب عمومی ارادہ زوال کا شکار ہو جائے تو ریاست کی ہی بھلائی کی خاطر شہری اس کے خلاف بغاوت کا اخلاقی حق رکھتے ہیں۔

یہ کہنا کافی حد تک درست ہے کہ انگلوساکسن سر زمین پر جرمی آئینہ ملزم کا آغاز نامس گرین سے ہوانہ کہ اس سے پہلے۔ یہ بھی درست ہے کہ گرین نے پہلی بار برطانیہ کی پہرہ زدہ فلسفیانہ سرحد کو نئے خیالات کے لیے کھولا۔ اس کا پیکھر "آزادانہ قانون سازی اور معاہدے کی آزادی" (1881ء) جدید "فلائی ریاست" کے مرکزی تصورات کا ایک اہم ابتدائی اظہار تھا۔





## 74- فرانس ہر برٹ بریڈلے

پیدائش: 30 جنوری 1846 عیسوی

وفات: 18 ستمبر 1924 عیسوی

ملک: انگلینڈ

اہم کام: "Appearance and Reality"

قطుٰ عینیت پسند مکتبہ فکر کے انگلش فلسفی فرانس ہر برٹ بریڈلے نے اپنے نظریات کی بنیاد ہیگل کی فکر پر رکھی اور ذہن (شوور) کو کائنات میں مادے کی نسبت زیادہ اساسی تصور کیا۔ وہ 30 جنوری 1846ء کو ساؤ تھہ دیمز میں پیدا ہوا اور آسکس فورڈ یونیورسٹی کے یونیورسٹی کالج میں تعلیم حاصل کی۔ 1870ء میں میرٹن کالج میں فیلوشپ حاصل کرنے کے پچھے ہی عرصہ بعد وہ گردے کی ایک بیماری میں مبتلا ہوا جس نے اُسے نیم مخذور بنادیا۔ باقی ساری زندگی اُس نے تصنیف و تالیف کے لیے وقف کر دی۔ 18 ستمبر 1924ء کو اپنی موت سے کچھ پہلے اُسے "آرڈر آف میرٹ" کا اعزاز ملا۔ یہ اعزاز حاصل کرنے والاؤہ پہلا فلسفی تھا۔

بریٹلے کو برتاؤی عینیت پسندوں میں سب سے زیادہ مشہور اچھوتا اور فلسفیاں ہونے کا امتیاز حاصل ہے۔ اس مکتبہ فکر کے فلسفی انسیوں صدی کے او اخیر میں اُبھر کر سامنے آئے لیکن برتاؤی فلسفے اور معاشرے پر ان کے اثرات بیویں صدی کے نصف اول تک قائم رہے کیونکہ ان کے کچھ شاگرد سلطنت برتاؤی کے اداروں میں اعلیٰ عہدوں پر فائز ہوئے۔ یوں ان کا اثر برتاؤی سے باہر بھی محسوس کیا گیا۔ اپنے ابتدائی کام میں بریٹلے نے جان شوارٹ مل جیے انگلش فلسفیوں کی تجربیت پسند تھیوریز پر بڑھتے ہوئے جملوں میں حصہ لیا۔ اپنی پہلی اہم تصنیف "Ethical Studies" (1876ء) میں اُس نے مل کے نظر بینا فادیت پر تقدیم کی جس کے تحت اخلاقی رویے کا اعلیٰ ترین مقصد انسانی صرفت تھا۔ "The Principles of Logic" (1883ء) میں بریٹلے نے تجربیت پسندوں کی ناچس نفیات کو نشانہ بنایا۔ دونوں کتابوں میں یہیں سے نظریات مستعار لینے کا ذکر کرنے کے باوجود وہ خود بھی بھی ہیگلی نہ بنا۔ اُس کی اہم ترین کتاب "Appearance and Reality" (1893ء) ہے۔

بریٹلے کی اصل وجہ شہرت اُس کی ما بعد الصیجت ہے۔ اُس نے کہا کہ دنیا کے متعلق روزمرہ تصورات میں تضادات موجود ہیں۔ یہ تضادات مہلک انداز میں اُس وقت ظاہر ہوتے ہیں جب ہم ان کے تناج پر غور و فکر کی کوشش کرتے ہیں۔ اس نے انہی بیانوں پر یہ نقطہ نظر مسٹر دیکا کہ حقیقت کو جدا گانہ حیثیت رکھنے والی متعدد اشیاء پر مشتمل ہونے کے طور پر (مکثیریت) اور ان کے تجربے کی بنیاد پر (حقیقت پسندی) نہیں سمجھا جا سکتا۔ اُس نے وحدانیت (کہ حقیقت واحد ہے اور کوئی حقیقی جدا گانہ چیزیں موجود نہیں) کو مطلق عینیت (کہ حقیقت صرف تصور / آئیڈیا یا تجربے پر مشتمل ہے) کے ساتھ تحد کر دیا۔ اس نظریہ دنیا نے ہاروڑ میں فلسفے کے طالب علم اُس ایلیٹ پر گہرا اثر ڈالا جس نے بریٹلے پر پی انجڑی کا تھیس لکھ دا لا۔ تاہم، فلسفیوں پر ما بعد الطیعیات سے زیادہ اخلاقی فلسفہ اور فلسفہ منطق نے عینی اثرات مرتب کیے۔ "The Principle of Logic" منطق کے موضوع پر بریٹلے کے خیالات کی بہترین عکاسی کرتی ہے۔ اگرچہ آج کوئی جدید منطقی اس کتاب سے علمی فائدہ نہیں اٹھا سکتا لیکن یہ منطق کے مرکزی مسائل پر روشنی ڈالتی ہے۔

اخلاقیات کے موضوع پر بریٹلے کے خیالات "Ethical Studies" میں

موجود ہیں وہ آخری وقت تک اس میں پیش کردہ خیالات پر قائم رہا۔ وہ دیباچے میں اپنا مقصد ”بنیادی طور پر تنقیدی“ بتاتا اور کہتا ہے کہ معاصر اخلاقی تحریکی کی بنیاد ”مابعدالطیبیعیاتی اور نسیائی مفروضات“ پر ہے جو ”خط ملط اور حتیٰ کہ غلط بھی ہیں۔“ وہ ان سر بوط مضاہین میں جدیاتی طریقے سے ان غلط تحریکیز کو اخلاقیات کی موزوں تغییم کی جانب لے جانا چاہتا ہے۔ اس درست تغییم کی ترقی کا آغاز اخلاقی ذمہ داری کے ”لغو“ نظریے کے تحریکے سے ہوتا ہے۔ ”میں اخلاقی رویہ کیوں اختیار کروں؟“ کے جواب میں وہ کہتا ہے کہ ہمارے لیے قابل رسائی اخلاقی مقصد تکمیل ذات یا خدا آگئی ہے۔ اس نے باری باری ہر نظریے کا تجربیہ اور تردید کی۔

بریڈ لے کے کچھ مابعدالطیبیعیاتی نظریات اپنے اخلاقی فلسفہ کے دفاع میں ظاہر ہوتے ہیں۔ مثلاً اس نے دعویٰ کیا کہ ذات ایک ٹھوں ہمہ گیر اصول ہے اور ذات کے متعلق مجرد تصورات پر انحصار کرنے کی وجہ سے ہی مختلف اخلاقی مسلک اس کی نظر میں ناقص ہیں۔ ”ذات“ کی ہمہ گیریت اس کے زمان و مکان سے مادر ہونے میں مفسر ہے۔

بریڈ لے کی مابعدالطیبیعیات جزوی طور پر گرین کے تجربیہ تجربہ کے خلاف احتجاج ہے۔ تھامس بل گرین نے خود آگئی کی فطری تاریخ کی تاملکیت ثابت کی جبکہ بریڈ لے نے دنیا کے متعلق ہمارے تمام تصورات کو غیر حقیقی ثابت کرنا چاہا۔ گرین نے اپنی مابعدالطیبیعیات کا بوجھ جن ستونوں پر رکھا تھا وہ بریڈ لے کے مکملانہ تجربیہ نے سمار کر دیے۔ لیکن کیا بریڈ لے سوچ اور اس کی کلیگریز کے خلاف اپنی ہم میں کامیاب ہو سکا؟ کیا وہ بھی ہیوم کی طرح خود ان خطاؤں کا مرکب نہیں ہوا جن پر تنقید کر رہا تھا؟ اس نے فلسفے کو تناقص قرار دینے کے باوجود خود بھی اسے استعمال کیا۔ وہ کہتا ہے کہ کوئی مکنہ سچائی قطعی سچائی نہیں، لیکن اپنے نقطہ نظر کے مطلق طور پر درست ہونے کا دعویٰ کیا۔ آراء کی متصاد نویعت کو مکشف کرنے کی کوشش میں اسے خود بھی ”حقیقت“ کی نوعیت کے متعلق بے شمار آراء دینا پڑیں۔

عینیت پر حملہ کرنے والے برٹنیڈر سل اور جی ای موردونوں نے ہی بریڈ لے کی واضح جدیاتی سے فائدہ اٹھایا۔ جدید تقدیر بریڈ لے کے اخذ کردہ نتائج کی بجائے ان تک چیختنے کے طریقے کو زیادہ قدر کی نگاہ سے دیکھتے ہیں۔



## 75- ولادیمیر سرگئی وچ سولوف یوف

پیدائش: 16 جنوری 1853 عیسوی

وفات: 31 جولائی 1900 عیسوی

ملک: روس

اہم کام: "Critique of Abstract Principles"

روی فلسفی ولادیمیر سرگئی وچ سولوف یوف نے مذہب، سائنسی علم اور باطنی تحریبے کو ملا کر "انسانی ربویت" (Godmanhood) پر بنی ایک نظام بنانے کی کوشش کی۔ وہ مؤرخ سرگئی ایم سولوف یوف کا میٹا تھا۔ زبانوں، تاریخ اور فلسفہ میں گھر پر ہی تعلیم حاصل کرنے کے بعد اُس نے 1874ء میں ماسکو یونیورسٹی سے ڈاکٹریٹ ڈگری لی۔ وہ تیرہ برس کی عمر میں ہی اپنے دوستوں کے سامنے آر تھوڑے کس عقیدے کو مسٹر دکر چکا تھا۔ یونیورسٹی میں پہلے دو یا تین برس کے دوران سولوف یوف اپنی پر جوش ثبوتیت سے اکتا گیا اور امتحانات میں اچھی کارکردگی نہ کھانی۔

1872ء میں کسی موقع پر سولوف یوف نے ایک اعتبار سے دوبارہ آر تھوڈ کسی اختیار کر لی۔ ڈاکٹریٹ کے لیے اُس کا حصہس "مغری فلسفہ کا بحران: ٹوٹیت پندوں کی مخالفت" تھا۔ مغرب میں سیاحت کے بعد اُس نے دوسرا حصہس لکھا (مجرد اصولوں پر ایک تنقید) اور سینٹ پیٹربرگ میں تدریسی عہدہ قبول کر لیا اور وہیں Godmanhood کے موضوع پر اپنے مشہور پیغمبر زد ہے (1880ء)۔ بعد میں اُسے عہدے سے علیحدہ کر دیا گیا کیونکہ اُس نے زار الیگزینڈر دوم کے قاتلوں کے لیے حرم کی اہلیت کی تھی۔ اُسے اپنی تحریروں اور مشرقی آر تھوڈ کسی ورثمن کی تھوک کلیا کے اتحاد کو فروغ دینے میں سرگرمی کی وجہ سے سرکاری مخالفت کا سامنا بھی کرنا پڑا۔

سولوف یوف کا پہلا اہم کام "مغری فلسفہ کا بحران" پر شباب جوش و خروش، اولوالعزمی، دلوں اور رجائیت کا مظاہرہ کرتا ہے۔ وہ ہمیں بتاتا ہے کہ اُس کی نظر میں "فلسفہ" صرف "قیاسی" ہی نہیں بلکہ "تجربی" سمت بھی رکھتا ہے۔ اُس نے اپنے "نظام" کو اسی لحاظ سے ٹوٹیت سے مختلف قرار دیا۔ البتہ یہ امر واضح نہیں کہ ٹوٹیت سے اُس کی کیا مراد ہے۔ وہ میں پہنچ، آگست کوئتے کو اس کے نمائندے بتاتا ہے جن کے نظریات کسی بھی طرح مشابہ نہیں تھے۔ سولوف یوف نے ٹوٹیت کی تعریف یوں کی: "ٹوٹیت کا بنیادی اصول یہ ہے کہ خارجی تجربے میں خود مختاری حقیقت بیان نہیں کی جاسکتی۔" اُس کا مطلب تھا کہ تجربہ محض چیز دل کی ظاہری صورت کا علم دیتا ہے نہ کہ ان کی اصلیت کا۔ لگتا ہے کہ وہ ٹوٹیت اور مظہریت کو خلط ملٹ کر گیا۔

سولوف یوف نے مغری تجربیت پند اور عینیت پند فلسفہ پر تنقید کی کہ اس نے جزوی بصیرتوں اور مجرد اصولوں (Principles) سے قطعی اہمیت منسوب کر دی۔ بینیڈ کٹ سپیوز اور ہیگل کی تحریروں پر انحصار کرتے ہوئے اُس نے زندگی کو ایک جدیاتی عمل قرار دیا جس میں علم اور حقیقت متفاہ تھا کے ذریعہ باہم عمل کرتے ہیں۔ ہستی مطلق (جسے یہودی عیسائی روایت میں خدا کہا گیا) کی قطعی یا ہمگت کوفرض کرتے ہوئے سولوف یوف نے کہا کہ دنیا کی بخشیریت (جو واحد تخلیقی معنی سے مانو ہے) دوبارہ اپنے اصل معنی کے ساتھ اتحاد حاصل کرنے کے عمل میں ہے۔ اپنے نظریہ Godmanhood کے ذریعہ وہ زور دیتا ہے کہ انسان

ہی دنیا اور خدا کے درمیان انوکھا واسطہ ہو سکتا ہے۔ صرف انسان ہی فطرت کا ایسا قوائی حصہ ہے جو حقیقی تجربے کی بے ترتیب بعثیریت میں ”مطلق قطبی یا گانگت“ کے الہی تصور کو بیان کرنے کے قابل ہے۔ چنانچہ خدا کا کامل ترین مکاشفہ انسانی فطرت میں مسح کی تجویز ہے۔

سولوف یوف کے نظریات پر سمجھی ادب کے علاوہ بدھ مت، فلسفیات اور دیگر فلسفیانہ مذہبی نظاموں کا بھی بہت زیادہ اثر تھا۔ ”ہستی کی وحدت“ اُس کے خیال میں الہی اقلیم ہے جبکہ حقیقی دنیا میں اس وحدت کی تجویز ہے۔ سچائی (ہستی کی وحدت) کا منطقی اور نہ ہی تجربی طور پر اور اسکی جا سکتا ہے؛ اس کا اور اسکا صرف باطنی علم پرمی ”یا گانگی“ علم سے ہوتا ہے: معرفہ کی غیر مشروط ہستی پر ایمان، ہستی مراقبہ یا تجھیل، جو معرفہ یعنی تحقیق کا حقیقی تصور دیتا ہے۔ اُس کا ”یا گانگی“، علم باطنی، منطقی (فلسفیانہ) اور تجربی (سائنسی) علم کا مطغوب ہے۔ یوں اُس نے دینیات، فلسفہ اور سائنس کو ملا کر ”آزاد عرفانیت“ (Theosophy) وضع کی۔ معاشرے میں ”ہستی کی وحدت“ کا تصور خود کو لوگوں کے رضا کارانہ روحانی اتحاد کے طور پر اشکار کرتا ہے، یا پھر کلیسیا کی صورت میں جو معاشرے کے مطلق مقاصد کا تعین کار ہے۔۔۔ کرہ ارض پر خدائی بادشاہت کا ادارہ۔

سولوف یوف کے مطابق فلسفے کا مرکزی مقصد سماجی، مذہبی آئینہ میں کی توجیہ پیش کرنا اور ساتھ ساتھ دینیات کی خدمت بھی کرنا ہے۔ اُس نے مذہب کو اخلاصیات کی اساس بنایا۔ اُس کی شاعری اور جمالیات روی علامتیت کا ایک تخلیقی سرچشمہ بن گئی۔ اُس کی غیر سائنسی تھیوری بورڈوازی اور اشرافیہ کے رہی ایکشنزی طقوں کی نمائندہ تھی۔ اُنسیوں صدی کے اوآخر میں اس تھیوری نے روی عینیت پسندانہ مذہبی فلسفے پر زبردست اثرات ڈالے۔

سولوف یوف کی موت کے بعد باطنی رہنمائی (جو انحطاط پذیر شافتوں کا خاصا ہیں) میں بڑھتی ہوئی دلچسپی نے ایسے لوگوں کو اُس کی جانب متوجہ کیا جو فلسفیانہ غور و فکر میں بہت کم دلچسپی رکھتے تھے۔ انہوں نے اُس کے آخری فلسفیانہ منصوبے کو قطبی نظر انداز کر کے صرف جوانی کی مذہبی کاؤشوں پر زور دیا۔





## 76۔ سِگِمِنڈ فِرَایِڈ

پیدائش: 6 مئی 1856 عیسوی

وفات: 23 ستمبر 1939 عیسوی

ملک: آسٹریا (موجودہ چیک جمہوریہ)

اہم کام: خوابوں کی تعبیر ("Interpretation of Dreams")

آسٹریائی نیورو لو جست اور تحلیلی نفیات کے بانی سِگِمِنڈ فِرَایِڈ کو بجا طور پر اپنے دور کی مؤثر ترین دانشوار شخصیت قرار دیا جاسکتا ہے۔ اس کی وضع کر دہ تحلیلی نفیات انسانی سائنس کی تھیوری، اس کے مسائل کا علاج اور ثقافت و معاشرے کی تعبیر کا ذریعہ بھی ہے۔ بار بار تنقید، تردید کی کوششوں اور مخالف تھیوریز کے نظریات کا اثر نفیات کی حدود سے باہر نکل کر بہت دور تک جاری و ساری رہا اور اب بھی ہے۔ امریکی سو شیا لو جست قلب ریف نے ایک مرتبہ کہا تھا کہ اگر ”نفیاتی انسان نے سیاسی، مذہبی یا معاشری انسان کے طور پر سابق نظریات کو 20 ویں صدی کے غالب تصور خودی کے ساتھ تبدیل کیا تو اس میں فِرَایِڈ کے

وڑن کی طاقت اور اس کی چھوڑی ہوئی عقلی میراث کے غیر مختتم پین کا کچھ کم عمل دخل نہیں۔" اسی لیے ہم نے "ماہر نفیات" سمند فرائید کو عظیم فلسفیوں کی اس فہرست میں شامل کیا ہے۔

فرائید 6 مئی 1856ء کو آسٹریا میں سلطنت کے علاقے موراویا میں فریر گ کے مقام پر پیدا ہوا لیکن ابھی وہ چار سال کا ہی تھا کہ خاندان دیانا خلقل ہو گیا جہاں فرائید کو اپنی زندگی کے آخری برس تک رہنا اور کام کرنا تھا۔ 1937ء میں جب نازیوں نے آسٹریا کا الحاق کیا تو یہودی فرائید کو انگلینڈ جانے کی اجازت دی گئی۔

فرائید کی دلچسپیوں کا دائرہ اور پروفیشنل ٹریننگ بہت وسیع تھی۔ اس نے ہمیشہ خود کو سب چیزوں سے بڑھ کر ایک سائنسدان خیال کیا جس کا مقصد انسانی علم کو وسعت دینا تھا۔ اسی مقصد کے تحت اس نے 1873ء میں دیانا یونیورسٹی کے میڈیکل سکول میں داخلہ لیا۔ ابتداء میں اس نے بیالوچی پر توجہ مرکوز کی اور چھ برس تک فریالوچی میں تحقیق کرتا رہا۔ بعد میں تھورا لوچی میں سپھلا نریش کی۔ فرائید نے 1881ء میں میڈیکل ڈگری لی اور تدبیب کے ساتھ دیانا میں بطور ڈاکٹر کام کرنے پر رضامند ہو گیا۔ 1886ء میں شادی کے بعد جلد ہی فرائید نے نفیاتی مسائل کے علاج کا ایک پرائیویٹ کلینک کھول لیا۔ کلینک میں آنے والے مریضوں نے ہی اسے اپنی آئندہ تھیوریز کا اہم ترین مواہدہ کیا۔

1885-86ء کے دوران پیرس میں قیام کے دوران فرائید کا تعارف ایک فرانسیسی نورالوجست Jean Charcot سے ہوا جو ہسپٹ یا اورڈینگرڈ مانگی امراض کا علاج پیانا نرم کے ذریعے کرتا تھا۔ فرائید نے دیانا والیں آ کر خود بھی پیانا س کو آزمایا مگر محسوس کیا کہ یہ علاج زیادہ دیر پا نہیں۔ تب اس نے اپنے ایک دوست جوزف بریوئر کا تجویز کردہ طریقہ اپنانے کا فیصلہ کیا۔ بریوئر کے ساتھ کام کرتے ہوئے فرائید نے یہ نظری تکمیل دیا کہ بہت سے نوروس (اعصابی خلل) کا آخذ عینی صدماتی تجربات میں تھا جو مریض کو ماضی میں ملے ہوتے لیکن وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ شعور کے دائرے سے باہر نکل جاتے تھے۔ علاج کے لیے مریض کو وہ صدمات یاد دلانا، دانشوارہ اور جذباتی سطح پر آئیں دوڑ کرنا اور نیچتا اعصابی وجہ کو منٹانا ضروری تھا۔ اس تکلیف کی وضاحت فرائید اور بریوئر نے "Studies in Hysteria" (1895ء) میں کی۔

تاہم جلد ہی بریور نے محسوس کیا کہ فرائیڈ جسی مآخذوں پر بہت زیادہ توجہ دے رہا ہے، اور اس سے علیحدگی اختیار کر لی۔ فرائیڈ اکیلا ہی کام میں لگا رہا اور تخلیق نفیات کی تحریری اور پریکٹس کو بہتر شکل دی۔ 1900ء میں اس نے "خوابوں کی تعبیر" (Interpretation of Dreams) شائع کی جسے اس کا بہترین کام قرار دیا جاتا ہے۔ 1901ء میں

"Three Psychopathology of Every day Life" اور 1905ء میں "Psychopathology of Every day Life"

"Essays on the Theory of Sensuality" شائع ہوئی۔ 1908ء میں انٹرپریٹشن سائیکونالٹیکل کانگریس منعقد ہونے کے بعد ہی فرائیڈ اور اس کے کام کی اہمیت کو تسلیم کیا گیا۔ 1909ء میں اسے امریکہ کا پچھر ٹور کرنے کی دعوت ملی۔ یہ پچھر 1916ء میں

"Five Lectures on Psycho-Analysis" کے طور پر منتظر عام پر آئے۔ تب فرائیڈ کی شہرت میں بے پناہ اضافہ ہونے لگا اور وہ آخری سانس تک لکھتا رہا۔

فرائیڈ اپنی تحقیقات کے دوران اس بات کا قائل ہو گیا تھا کہ (با) ہم خواتین مریضوں میں) تحت الشعور میں دبے ہوئے زیادہ تر باعث تکلیف خیالات جسی نوعیت کے تھے۔ اس نے اعصابی امراض کے علم الاسباب کو جسی احساسات یا خواہش اور مخالف پابندیوں کے درمیان جدوجہد کے ساتھ مریبوط کیا۔ فرائیڈ کی یہ "ورائے نفیات" جلد ہی شفاقتی، سماجی، آرٹیٹک، نمہی اور بشریاتی مظاہر کے متعلق وسیع و عریض قیاس آرائیوں کی بنیاد پر "Beyond the Pleasure Principle" (1920ء) کی صورت میں سامنے آئے۔

ان کتابوں میں فرائیڈ نے لاشعور، قتل شعور اور شعور کی وضاحت کی اور *Id*، *Ego* اور *Super Ego* میں اس کی ساختی کیلئے ایزیشن کے متعلق بتایا۔ اس کے مطابق *Id* انمولوں میں تسلیم کی قدیم ترین تحریکات، مسرت کی خواہشات سے مغلوب امکنگوں کا نام ہے۔ منطق کے قواعد سے آزاد حالات کے تقاضوں سے لاپروا اور بیرونی حقیقت کی مدافعت سے لائق *Id* کا محک بدنی جلتھیں ہیں۔ مایوسی کے ناگزیر تجربے کے ذریعہ پر خود کو حقیقت کے تقاضوں کے مطابق ڈھالنا سیکھتا ہے۔ اس کے نتیجے میں پیدا ہونے والا انوی عمل *Ego* (اٹا) کی تشوونما کرتا ہے۔ *Ego* پر غالب منع مسرت سے متفاہ منع حقیقت ہے۔ یہاں غیر تسلیم شدہ خواہشات،

کی پیدا کر دہ ما یوی سے نہیں کی کوشش میں خود ضبطی سیکھی جاتی ہے۔ ایگو حقیقت کے ساتھ تنازعات کا حل نکالنے کے لیے defense mechanisms ہوتی ہے۔ ضبط (یا جذبات کو دبانا) سب سے زیادہ اساسی نویعت کا حامل ڈپنس میکنزم ہے، لیکن فرائید نے دیگر کے متعلق بھی وضاحت کی، مثلاً: رد عمل، علیحدگی، تردید، کجر وی۔

فرائید کی تین رکنی کلیگر ایشن کا آخری رکن پر ایگو (فوق الانا) ہے جو معاشرے کے اخلاقی احکامات کو داخلی ذات کا حصہ بنانے کے ذریعہ تشکیل پاتی ہے۔ تشکیل کے اس عمل میں والدین کی ہدایات کا بہت عمل دخل ہے۔ پر ایگو (جو جھن جزو اشور ہے) میں موجود کچھ جارحانہ عناصر مستعار لینے کے ذریعہ اپنی کچھ تادبی (Punishing) قوت حاصل کرتی ہے۔ یہ جارحانہ عناصر داخلی ذات میں انا کے خلاف کھڑے ہو جاتے اور احساسات جرم پیدا کرتے ہیں۔ لیکن پر ایگو کا زیادہ تر حصہ سماجی و ساتیر کو ذات کا حصہ بنانے پر ہی مشتمل ہے۔

درحقیقت فرائید نے ہنی افعال میں تبدیلیوں کی وضاحت فریوال جیکل و جوہ کے ذریعہ کرنے کی کوششوں کو مسترد کیا۔ ساتھ ساتھ اُس نے مادیت پسندانہ نظریہ دنیا سے مکمل انحراف کرتے ہوئے ہنی سرگری کا مطالعہ کرنے کے معروضی طریقہ ہائے کار کی بھی تردید کی اور ایک موضوعیت پسندانہ تھیوری بنائی۔ وہ ہنی فعالیت کا تعلق خارجی مادی حالات اور ان کی وجہ کے ساتھ نہیں جوڑتا۔ ہنی فعالیت کو مادی عوامل کے پہلو پہلو موجو دا یک خود مختار چیز کے طور پر دیکھا گیا۔ جس پر خصوصی ناقابل اور اک ورائے شعور نفیسیاتی قوتیں حکر ان ہیں۔ فرائید تمام ہنی صورتوں، انسان کے تمام افعال، نیز تاریخی واقعات اور سماجی مظاہر کو بھی تحلیل نفسی کے ماتحت رکھتا، یعنی انہیں لاشعوری (با خصوص جنسی) تحریکات کے اظہار سے تعبیر کرتا ہے۔ لہذا اُس نے آئینے میں، لاشعور یا ہا کوتار میں انسانی، اخلاقیات، آرٹ، سائنس، نہ جہب، ریاست، قانون اور جنگوں وغیرہ کی عللت قرار دیا۔

نیوفرائید میں مکتبہ فکر کے محققین (کے ہونتائی، اے کارڈیز، ایف الیگزینڈر اور ایک فرام) نے فرائید کے مرکزی مفکری دھارے کو جوں کا توں اختیار کیا اور صرف انسانی زندگی کے تمام مظاہر کو جنسی امگنوں کے اظہار کے طور پر دیکھنے کے رجحان کو ہی مسترد کیا۔

فرائید سے پہلے کے فلسفیوں نے انسانی شعور، اور اک اور جذبات و تحریکات کے آخذ بیان کرنے میں قیاسات اور الوہی مداخلتوں کو اہمیت دی۔ جبکہ فرائید نے انسان کا مطالعہ معاشرتی، کمزداری اور جنسی حوالے سے کرتے ہوئے اسے ایک باقاعدہ سائنس کی شکل دی۔ اگرچہ فرائید کے نظریات تا حال زیر بحث ہیں لیکن اس نے انسانی سوچ کو ایک نئی نیج پر ڈالا اور اپنے عہد کی سائنسی تحقیقات کو انسان کے مطالعہ میں استعمال کیا۔ اگر فلسفہ کا کام زندگی کو بیان کرنا اور سمجھنا ہے تو بلاشبہ فرائید کا شمار عظیم ترین فلسفیوں میں ہونا چاہیے۔





## 77- کانگ یو وی

پیدائش: 19 مارچ 1858 عیسوی

وفات: 31 مارچ 1927 عیسوی

ملک: چین

اہم کام: "عظیم دولت مشترکہ"

1898ء کی تحریک کا اہم رہنما اور جدید چین کی عقلی ترقی میں کلیدی حیثیت رکھنے والا کانگ یو وی بجا طور پر اس فہرست میں شامل ہونے کا حق دار ہے۔ سلطنت کے آخری برسوں اور جمہوریہ کے ابتدائی برسوں کے دوران اس نے "اخلاقی انحطاط" اور بلا امتیاز مغربیت کے خلاف نسخے کے طور پر کنفیو شس ایزم کو فروغ دینا چاہا۔

کانگ کا تعلق کو انگلی صوبے میں ضلع تان ہائی کے ایک پڑھ لکھے امیر گھرانے سے تھا۔ اسٹاد نے اس کے ذہن میں سماجی خدمت کا کنفیو شسی تصور بھر دیا اور بدهمت کے مطالعہ نے اس میں جذبہ ہمدردی ابھارا۔ اس نے روایت، نو کنفیو شسی استبدادیت اور رسول سرسوں امتحانی

نظام کے تقاضوں کے خلاف بخاوت کی۔ یہ دنیا کے متعلق پڑھنے کے باعث وہ مغربی تہذیب کا مترف بن گیا۔ 1880ء کی دہائی میں اُس نے اپنے کچھ بنیادی تصورات تکمیل دینا شروع کیے: تاریخی ترقی، سماجی برادری، عالمی حکومت اور کائنات کی فطرت کے متعلق نظریات۔ سماجی اصلاح کے میدان میں کاگُنگ نے پہلی کاوش 1883ء میں کی جب اُس نے اپنے گاؤں میں عورتوں کے پاؤں باندھنے کا دستور ختم کرنا چاہا۔ چُنگ سلطنت (1644ء تا 1912ء) کے انحطاط نے کاگُنگ اور دیگر مشتکر چینیوں کو بنیادی اصلاحات کا مطالبہ کرنے پر مائل کیا۔ چین کی نجات کے لیے 1888ء میں دربار کو پیش کیے گئے اپنے منصوبے کو نظر انداز کیے جانے کے بعد کاگُنگ پڑھنے لکھے طبقے کو اپنا ہم خیال بنانے کے کام میں لگ گیا۔ 1890ء میں اُس نے نئی تعلیم دینے کی خاطر کمپنی میں ایک سکول کھووا اور اپنے طلباء کی مدد سے "تحریف شدہ صحائف" (1891ء) لکھی جو دکھاتی ہے کہ ریاست کے لیے مقدس حیثیت اختیار کر لینے والی کفیو شی مقدس کتب میں ہاں دور (206 ق م تا 220 عیسوی) میں تحریف کی گئی۔ کاگُنگ نے اپنی دوسری کتاب "کفیو شیس بطور مصلح" (1897ء) میں اس یقین کا اعادہ کیا کہ کفیو شی معاصر مسائل میں دلچسپی رکھتا تھا، کہ اُس نے تبدیلی کی بات کی اور یہ کہ نوع انسانی کی ترقی ناگزیر ہے۔ کفیو شی تعلیمات پر اُس کی تغیری اور قدیم کتب پر تحقیقات نے بعد میں جدید مغربی دنیا کو چین کے شاندار فکری ماضی پر غور و خوص کرنے کی تحریک دلائی۔

کاگُنگ نے اس نظریے کو فروغ دیا کہ کفیو شیس بنیادی طور پر ایک سماجی اور مذہبی مصلح تھا اور قدیم صحائف کا جاتا مطالعہ کرنے کے ذریعہ اُس کے نظریات متعین کیے جاسکتے ہیں۔ اگرچہ اُس نے چینی سیاسی نظام کی مکمل اصلاح کی حمایت کی، لیکن نہایت روایتی انداز میں اپنے خیالات کفیو شیس کے سرمند ہو دیے۔ وہ کفیو شیس کو ایک "اُلوہی، ہستی" کہتا تھا جسے تمام اہل فکر کے لیے مثالی نہونہ ہونا چاہیے۔ لیکن اُس کے خیال میں کفیو شیس کی بصیرتوں میں تحریف کر دی گئی تھی۔

کاگُنگ یووائی نے مرحلہ وار سماجی ارتقاء کی تھیوری پیش کی جس کی بنیاد میں ادوار پر تھی۔۔۔ انتشار یا پذیری، امن کی جانب پیش رفت اور عظیم اتحاد و یگانگت۔ پہلے دور میں نوع انسانی قبیلوں اور گروہوں کی صورت میں رہتی تھی اور پھر خود کو اپنے وطن کے ساتھ شناخت کرنے لگی۔ کفیو شیس انتشار کے دور میں پیدا ہوا۔ جب اُس کی ریاست لو کے لوگ باقی تمام خطوں کے

باشدوں کو اپنی اور غیر ملکی تصور کرتے تھے۔ دوسرا درود ہے جس میں ہم رہ رہے ہیں۔ یہ درودی ریاستوں میں تقسیم سے عبارت ہے۔ قوی اور نسلی امتیازات کو ختم کرنے پر عظیم امن و سلامتی کا دور آئے گا۔ تینوں ادوار میں ترقی پسند یا ری ایکٹھنی عناصر موجود ہیں۔ چنانچہ انتشار کے دور میں کنفیوشن نے معاشرے کے دو آئندہ ادوار کی بصیرت مہیا کی اور موجودہ دور میں ”ترقی پسند امریکہ“ میں برابری ریڈ ائٹائز جبکہ مہذب ہندوں میں قدیم میا و یا و تو نگ اور لی قبائل موجود ہیں۔ ہر دور کے لیے ایک مختلف سیاسی نظام موزوں تھا۔ ہمارا دروایسا ہے جس میں خود اختیاری اور آزادی کی خواہش کی جاتی ہے اور یہ خواہش صرف آئندی حکم رانی اور پارلیمانی نمائندگی کے ذریعہ پری کی جاسکتی ہے۔ اگر کسی دور میں موزوں سیاسی ادارے موجود نہ ہوں تو لوگوں کو تقصیان پہنچتا ہے۔

اس کا ”عظیم امن کا دور“ اصل میں ایک یوٹوپیا ہے۔ وہ ہمارے دکھوں کی وجہ تقسیم یا امتیاز بتاتا ہے جس کا عظیم امن کے دور میں خاتم ہو جائے گا۔ تب کوئی قوی ریاست نہیں بلکہ ساری دنیا پر مشتمل ریاست موجود ہوگی۔ جبکہ ملکیت ختم ہو جائے گی، لیکن زراعت، صنعت، بحریاتی اور سرکوں کی تغیری میں پلیک درکس کے بجائے عالمی حکومت یہ سب کام کرے گی ہر ایک کو رہائش مہیا کی جائے گی، کوئی خطابات یا سماجی درجے موجود نہیں ہوں گے بلکہ ہر کوئی معاشرے میں برابر ہو گا۔ مساوات، حسد اور احساس برتری کو ختم کر دے گی۔ رضا کارانہ بین انسان شادیوں کے ذریعہ تمام نسلی امتیازات مٹ جائیں گے۔ اپنے عزیزوں کے لیے ہمارے جذبات، محبت و سعیت اختیار کر کے ساری انسانیت پر محیط ہو جائیں گے۔ ہمہ گیر ہمدردی کے یہ نظریات موتزوں کے خیالات کی بازگشت ہیں۔ سیاسی فلسفہ کے یوٹوپیائی اور ترقی پسندانہ نظام ہائے فکر مغربی روایت میں بھی واضح طور پر ملتے ہیں۔ مارکیزوں نے بھی تاریخ کو ادوار میں بانٹا (جا گیر دری سے سرمایہ داری اور پھر کیوں زم) اور زور دیا کہ کیوں زم کے حقیقی مرحلے میں انسانیت تکمیل پالے گی۔

کا نگ یوں کے فلسفے پر اس اعتبار سے تقید کی جاسکتی ہے کہ اس میں ایک سے دوسرے دور میں عبور کی تحریک کو تفصیلاً بیان نہیں کیا گیا اور نہ ہی وہ انسانی ترقی کے ذرائع پر روشنی ڈالتا ہے۔ وہ تو بس یہ زور دیتا ہے کہ انسانی نظرت نیک ہے اور سماجی ترقی ہماری نیکی اور اچھائی کو مکشف کرے گی۔ ماہرین انسانیات نے اس کے اس تصور کو فضول قرار دیا ہے کہ عظیم امن کے دور میں تمام انسان ایک ہی زبان بولیں گے۔

1898ء میں جب بیرونی قوتوں نے چین کی تقسیم کا خطرہ پیدا کیا تو کامگ اور اس کے پیروکاروں نے برطانیہ و چاپان کے ساتھ اتحاد کرنے کا مشورہ اور زور دیا کہ صرف اداروں کی اصلاح چین کو بچا سکتی ہے۔ وہ شہنشاہ کو اگل ہٹو کو ایک اصلاحی پروگرام شروع کرنے پر منانے میں کامیاب ہو گیا۔ اس پروگرام کے مجوزہ اقدامات میں حکومت کے نظام کی بہتری، مسلح افواج کو مضبوط بنانا، سول سروں انتخابی نظام کے لیے نئے معیاروں کا فناہ، صنعت و تجارت کا فروغ، لوکل سیلف گورنمنٹ کا فروغ اور پیکنگ یونیورسٹی و جدید سکولوں کا قیام شامل تھا۔ ملکہ تزوہی کی مداخلت نے ان تباہی پر عمل درآمد روک دیا۔ شہنشاہ کو قید کر لیا گیا اور اصلاحی عمل کے چھرہ نہماں کو موت کی سزا دی گئی۔ کامگ اور لیاگ پیچی چاؤ بھاگ کر چاپان چلے گئے۔ چاپانی اور برطانوی حکومتوں کو شہنشاہ کی مدد پر مائل کرنے میں ناکامی کے بعد کامگ کینیڈا گیا اور ”چاندار یفارم ایسوی ایشن“ کی بنیاد رکھی۔ اس تنظیم نے چین کے دو صوبوں میں ناکام بغاوتیں کر دیں۔ جلاوطنی کے دوران کامگ نے تصنیف و تالیف میں دوبارہ دلچسپی لی اور اپنی اہم ترین کتاب ”اعظیم دولت مشترکہ“، مکمل کی جس میں انسانی ترقی کے مدارج کے ذریعہ قبل حصول یوپیاٹی دنیا کا خاکہ پیش کیا۔

عرصہ جلاوطنی کے دوران کامگ نے یورپ بھر میں سفر کیے اور مغربی تاریخ کے مطالہ نے اسے پُر تشہد انتقال سے تنفس کر دیا۔ اس نے تبادل راہ کے طور پر سائنس، ہنر اور اوجی اور صنعت کو فروغ دینے کے ذریعہ چین کی تعمیر تو پر زور دیا۔

1914ء میں کمزور اور ابتر چین میں واپس چھپنے پر کامگ دوبارہ باعیانہ سیاست میں سرگرم ہو گیا۔ اس نے لوگوں کو روحانی رہنمائی دینے کی خاطر ایک کنفیوشنی کمیٹیا کے قیام پر زور دیا۔ آخری برسوں میں اس نے اپنے فلسفیانہ افکار پر نظر ثانی کی، اپنی آخری کتاب ”افلاک“، کو مکمل کیا اور 1927ء میں مر گیا۔

چینی سیاسی فلسفہ کی تاریخ میں کامگ یووی ایک اہم شخصیت ہے۔ اس کا یوپیاٹی نظریہ کچھ اعتبار سے ناقص ہونے کے باوجود انتقالی چینی سیاست پر اثر انداز ہوا۔ اس کے سیاسی نظام میں بودھی اور مغربی عناصر دونوں موجود تھے، لیکن وہ ان کنفیوشنی خیالات کوئی وقعت دلانے کا باعث بنا جو بعد از انقلاب چین میں بدستور قائم تھے۔



## 78- ایڈمنڈ ہسربل

پیدائش: 18 اپریل 1859 عیسوی

وفات: 27 اپریل 1938 عیسوی

ملک: جرمنی

اہم کام: "Ideas: A general Introduction to Pure Phenomenology."

جرمن عینیت پسند فلسفی، مظہر یا تی مکتبہ فکر کا بانی ایڈمنڈ ہسربل 18 اپریل 1859 کو، موراوا یا (جواب جمہور یہ چیک میں ہے) میں پیدا ہوا۔ اس نے لپیزگ، برلن اور ویانا کی یونیورسٹیوں میں سائنس، فلسفہ و ریاضی کی تعلیم حاصل کی اور احصائے ترقیات (Calculus of Variations) کے موضوع پر ڈاکٹریٹ کا تھیس لکھا۔ اسے ریاضی کی نفیاتی بنیادوں میں دلچسپی ہوئی اور Halle یونیورسٹی میں فلسفے کا پیغمبر بننے کے کچھ ہی عرصہ بعد اپنی پہلی کتاب "ریاضی کا فلسفہ" (1891ء، لکھی۔ اس وقت وہ کہتا تھا کہ ریاضی کی سچائیاں

باقعہت ہیں جا ہے لوگ انہیں کسی بھی طریقے سے دریافت کریں اور ان پر یقین قائم کریں۔

ہر سل کا فلسفہ افلاطون، پیغمبر بریٹانو کے خیالات پر ہوتی ہے۔ اس نے فلسفہ کو ایک کمزور قطبی سائنس میں بدلتے اور سائنسی علم کی بنیاد پر ایک خالص منطق بنانے کی کوشش کی۔ وہ یقین رکھتا تھا کہ منطقی کلیگریز اور قوانین کو ان کی خالص صورت میں متعین کرنا چاہیے۔ اس نے فلسفے میں غیر جانبدار رہنا چاہا۔ مگر بحیثیت مجموعی اس کے نظریات موضوعی طور پر عینیت پسندان تھے کیونکہ اس نے کہا کہ تفہیم کا معروض موضوع کے شعور سے باہر وجود نہیں رکھتا۔ معروض اپنے اوپر مركوز بصیرت کے نتیجے میں ہی دریافت (اور تحلیق) ہوتا ہے۔ فرد کے شخصی احساسات سچائی کی کسوٹی میں ہیں۔

فلسفے میں ایک انتقلابی رو قرار دیا جاتا ہے۔ اس میں ہر سل کہتا ہے کہ فلسفی کا کام اشیاء کے جو ہر پر غور و فکر کرنا ہے اور اس شے کو تخلی میں باقاعدہ طریقے کے تحت اٹ پلٹ کر اصل جو ہر ٹک پہنچا جا سکتا ہے۔ اس نے کہا کہ شعور ہمیشہ کسی چیز پر مركوز ہوتا ہے۔ یہ سمت بندی نیت ارادیت (Intentionality) ہے۔ شعور آئیڈیل، غیر متغیر ڈھانچوں یعنی معانی پر مشتمل ہے اور یہ معانی ہی کسی خاص لمحے میں معروض کا تعین کرتے ہیں۔

گوئنجن یونیورسٹی میں پڑھانے کے دوران (1901ء تا 1916ء) متعدد طالب علم اس کے حلے میں شامل ہو گئے اور ایک علیحدہ مظہریاتی (Phenomenological) مکتبہ فکر تخلیل دینے لگے۔ اسی زمانے میں ہر سل نے اپنی مؤثر ترین تصنیف A, Ideas, (1913ء) General Introduction to Pure Phenomenology کی۔ اس کتاب میں ہر سل نے "Phenomenological Reduction" کی اصطلاح متعارف کروائی۔ اس سے مراد ہے طریقہ کارہے جس کے تحت ذہن کی معروض کے مفہایم پر غور کرتا ہے؛ چونکہ یہ طریقہ کارہے ہن میں موجود مطالب پر مركوز ہے (چاہے معروضی فکر تھیقٹ میں وجود رکھتا ہو یا نہ) اس لیے ہر سل نے اسے "bracketing existence" کا طریقہ کہا۔۔۔ یعنی فکر کے معروض کی حقیقی ہستی کا سوال برطرف کر دینا۔ وہ مخصوص قسم کی اشیاء کے دراک میں طوٹ ڈھنی ڈھانچوں کے منفصل تجزیات پیش کرنے کے علاوہ مثالیں بھی

دیتا ہے۔۔۔ مثلاً اپنے باغ میں سیب کے درخت کی مثال۔ یوں مظہریت کی بھی چیز کی ہستی فرض کیے بغیر ہی اُسے بیان کرنے کا نظام ہے۔ ہر سل کے مطابق مظہریت کا مطیع نظر تھوڑا یہ گھڑ نہیں بلکہ بذاتِ خود اشیاء کو بیان کرتا ہے۔

1916ء کے بعد ہر سل نے فریگر یونیورسٹی میں پڑھایا۔ مظہریت کو بنیادی طور پر ایک خودی پرستاں (Solipsistic) طریقہ کارقرار دے کر تقدیم کا شانہ بنایا جاتا ہے جو فلسفی کو صرف شخصی مفہومیں تک محدود کر دیتا ہے۔ لہذا "Cartesian Meditations" (1931ء) میں ہر سل نے یہ دکھانے کی کوشش کی کہ کس طرح انفرادی آگہی کو دیگر اذہان معاشرے اور تاریخ کی جانب سمت بند کیا جا سکتا ہے۔

ہر سل کے نظریات نے بعد کے بورڈو والے پر عینق اثرات ڈالے۔ اُس کی معروضی عینیت کے عناصر کو لالی ہارت مان کے نظریہ "تقدیمی وجودیات" اور امریکہ دہ طالانیہ کے تو حقیقت پسند مکاتب میں جلوہ گر ہوئے۔ اُس کی موضوعی عینیت کافی حد تک جرمن وجودیت کی بنیاد بن گئی جس کے نمائندے ہائینز مگر اور فلیکر تھے۔ سارہ تارلو پوپنی نے ہر سل کی مظہریت کا دل جدیاتی مادیت کے ساتھ دیا۔ کیونکہ فلسفیوں مثلاً ایڈھ ٹھیں و ان بریڈ انے مظہریت اور تو نا اُس ازم کا ملاپ کر دیا۔ مظہریت کے کھلمن کھلا عینیت پسند ائمہ اور غیر منطقی نتائج نے خود مظہریت پسند مکعبہ فکر کے اندر بھی اختلاف رائے پیدا کیا۔ اس کے باعث میں بازو نے اسے وجودیت پسندی سے محفوظ رکھنے کی خاطر صرف "مشقی جوہر" پر زور دیا۔ دوسری طرف تھیور پیٹھکل مرکزی وہڑے میں ہر سل بدستوریہ اثر حیثیت میں موجود ہا۔





## 79- ہنری برگسان

پیدائش: 18 اکتوبر 1859 عیسوی

وفات: 4 جنوری 1941 عیسوی

ملک: فرانس

اہم کام: "عقلی ارتقاء"

نوئیل انعام یا فیزیو انسی فلسفی ہنری لوئی برگسان وجودانیت (Intuitionism) کا پیدا کار تھا۔ اس نے انسانی زندگی کی روحانی جہت کی بنیاد پر ایک نظریہ ارتقا پیش کیا جس نے متعدد نکتہ ہائے نظر پر دسیع اثرات مرتب کیے۔ وہ ایک ادبی صاحب طرز تھا اور 1927ء میں نوئیل انضاف ہائے ادب کا مشتحق قرار پایا۔

برگسان 18 اکتوبر 1859ء کو ایک باصلاحیت موسیقار کے گھر پیرس میں پیدا ہوا۔ اس کا تعلق ایک امیر پو لش یہودی گھرانے سے تھا۔ گھرانے کا نام Berek-son ہی بگڑ کر برگسان بن گیا۔ اس کی ماں ایک لکھن یہودی خاندان سے تھی۔ برگسان کی پرورش

تربیت اور پچیساں مخصوص فرنسی تھیں اور ساری زندگی فرانس (زیادہ تر پیرس) میں ہی میتھی رہا۔ برگسائی نے پیرس یونیورسٹی میں تعلیم حاصل کی اور 1881ء سے 1898ء تک مختلف سینڈری سکولوں میں پڑھاتا رہا۔ آخر کار Ecole Normale میں پروفیسر شپ قبول کر لی۔ دو برس بعد College de France میں فلسفے کی چیزیں پر تینات ہوا۔

دریں اثناء برگسائی کا ڈاکٹریٹ کا مقالہ "Time and Free Will" (1889ء)

شائع ہوا اور فلسفیوں میں موضوع بحث بن گیا۔ یہ ذاتی آزادی کے بارے میں اس کے نظریات پیش کرتا ہے۔ اس کے بعد "Matter and Memory" (1896ء) میں انسانی دماغ کی انتخابیت (Selectivity) پر زور دیا گیا ہے۔ کامیڈی کی مشینی بنیادوں پر ایک مضمون "Laughter" (1900ء) غالباً اس کی سب سے زیادہ بطور حوالہ استعمال کی گئی تحریر ہے۔ پھر اس نے "Creative Evolution" (1907ء) میں انسانی وجود کے مسئلے پر تفصیل سے بحث کی اور ذہن کو خالص تواہی (elan vital) یا قوت حیات کے طور پر تعبیر کیا۔ یہی قوت تمام نامیاتی ارتقاء کی ذمہ دار ہے۔ 1914ء میں برگسائی "فرنجی اکیڈمی" میں منتخب ہوا۔ 1914ء میں وہ کالج ڈی فرانس سے مستعفی ہو کر میں الاقوامی امور سیاست، اخلاقی مسائل اور نہب پر توجہ دینے لگا۔ اس نے رومی سیکھوں کا از مقول کیا۔ اپنی زندگی کے آخری دو عشروں کے دوران اس نے "The Two Sources of Morality and Religion" (1932ء) کھمی جس میں اپنے فلسفہ کو عیسائیت کی مطابقت میں پیش کیا۔

برگسائی کا شمار ارتقاء پسند (Evolutionist) فلسفیوں میں ہوتا ہے۔ اس فلسفہ کے دیگر حامیوں میں پندرہ مورگن اور سیموئل الیکزینڈر شامل تھے۔ بلاشبہ ارتقاء پسند نظریات انسیوں صدی کے تلفیوں پر حیاتیات کے اثرات کا نتیجہ تھے۔ اس کے علاوہ نفسیات نے بھی اہم کردار ادا کیا۔ پندرہ کے نظریہ ارتقاء پر نہایت حیرت انگیز تقدیم برگسائی نے اپنی "تخلیقی ارتقاء" میں پیش کی۔ اس کے مطابق پندرہ نے ارتقاء کے اصل مرکز کو نظر انداز کر کے صرف باہری خول پر توجہ دی۔ برگسائی نے تصور ارتقاء کی صورت کو قائم رکھتے ہوئے اس کے مشتملات کو یکسر بدلت کر رکھ دیا۔ اگر آپ خارجی مشاہدے کا عام نقطہ نظر چھوڑ کر خود کو حیات کے عین مرکز میں رکھ لیں اور خود کو اسی کے ساتھ شاخت کریں تو یہ نتیجہ ناگزیر ہے کہ "تغیر واحد حقیقت ہے۔"

کسی بھی غیر معمولی ارتقاء پسند فلسفی کی طرح برگسائی بھی اپنے نقطہ نظر کی حمایت میں جدید حیاتیات اور نفیات کے حقائق استعمال کرتا ہے۔ لیکن اس کا نقطہ نظر انوکھا اور یورپی فلکر میں بے مثل ہے۔ ارتقاء کو ایک مشینی عمل تصور کیا جاتا ہے جس میں ماحولیات کے لیے نامیاتی جسم کی سازگار حالت بقاء کی کسوٹی ہے۔ مشینی علیت نے طبعی سائنس میں تو خود کو منوایا لیکن یہ حیاتیاتی سائنسوں کے مظاہر کی توضیح کے لیے بھی ناکافی ہے۔ برگسائی نے مشینی حیاتیات کے اسی طرزِ عمل کو خالصتاً سائنسی بینادوں پر چیلنج کیا۔

اپنی "تجھیقی ارتقاء" میں وہ نامیاتی حیات کی تمام سطوحات سے اخذ کردہ مثالیں پیش کرتے ہوئے ارتقاء پسندوں کی مشینی قسم کی توضیحات کو قطعی غلط ثابت کرتا ہے۔ اس نے کہا کہ اگر مشینی ارتقاء کی کسوٹی درست ہوتی تو ارتقاء کی عمل بہت زمانہ پہلے ہی رک گیا ہوتا۔ "زندگی کبھی بگھوں پر ہی کیوں جاری و ساری رہی؟ ایک ایسی تحریک کیوں موجود ہے جو اسے بڑے سے بڑے خطرات کے ساتھ دوچار کرتے ہوئے اعلیٰ تر فعالیت اور استعداد کے مقصد کی جانب بڑھاتی رہی؟" یہ تحریک یہ حیاتی قوائیت برگسائی کے مطابق ارتقاء کے تمام بوكھلا دینے والے حقائق کی واحد مکانہ وضاحت ہے۔ فلسفہ ارتقاء میں یہ برگسائی کی نہایاں ترین حصہ داری ہے۔ وہ ارتقاء کی عمل کی گہرائی میں گیا اور وہاں حیاتی قوائیت پائی۔ حیات کو تحریک رکھنے والی اس قوت کی موجودگی میں اتفاق ایک بے معنی محاورہ بن جاتا ہے اور تغیرات و تبدیلیاں ایک غیر مشکوک مقصدی اہمیت اختیار کر لیتی ہیں۔

برگسائی کی نظر میں ارتقاء کسی عظیم آرٹسٹ کے کام کی طرح حقیقی معنوں میں تخلیقی ہے۔ فعالیت کی ایک تحریک، ایک خواہش، ایک انسجانی ضرورت پیشگی موجود ہے، لیکن خواہش کی تسلیکیں ہو جانے تک ہم اس کی تسلیکیں کر سکتے والی چیز کی نوعیت کے متعلق نہیں جان سکتے۔ میں اسی طرح جیسے کسی آرٹسٹ کے ہر اگلے سڑوک کا نتیجہ پیشگی نہیں بتایا جا سکتا۔ قوت حیات یا *elan vital* (تجھیقی امنگ کے تحت عمل کرتی ہے) نے پہلے ہلے میں جانوروں اور پودوں کو تخلیق کیا۔ پودوں نے بالعموم تو اتنا ای کوڈ خیرہ کیے رکھا اور بے حرکت رہے جبکہ جانوروں نے تو اتنا ای سے کام لیا اور تحریک ہو گئے۔ جانوروں میں فطرت نے دو مختلف روشنیں اختیار کیں۔۔۔۔۔ ایک حشرات کی جانب جو جبلتی مخلوقات ہیں اور دوسری ریڑھ دار جانوروں کی

جانب جن میں ذہانت نے جنم لیا اور درجہ بدروجہ ترقی پائی۔ جبلت اور عقل کے درمیان ایسی تھیس برجسائی کی فکر میں اساسی حیثیت رکھتا ہے۔ اس نے جبلت کو ذہانت کی نسبت فطرت سے زیادہ قریب قرار دیا: وہ جبلت جو خود آگاہ اپنے معروض پر پورا فکر کے قابل ہن جائے۔ بہ الفاظ دیگر، وجدان کی صورت میں قلب ماہیت کر جانے والی جبلت ہی ارتقاء کی داخلیت کی تفہیم حاصل کرنے کی اہل ہے۔

اس تصور و وجدان کو سمجھنے کے لیے برجسائی کے ایک اور فکری پہلو کو سامنے رکھنا مفید ہے۔ یعنی تخلیقی ارتقاء میں مادے کا کردار۔ — تخلیقی ارتقاء میں ہمیں ”قوت حیات“ کی زبردست قوت اور مادے کی جانب سے اس کی مدافعت کو بھی مدنظر رکھنا ہوگا۔ قوت کے تحت فرد غ پاتی ہوئی زندگی کو اپنے مقناد مادے سے نمٹنا اور اُسے مغلوب کرنا پڑتا ہے۔ قوت حیات تو زندگی کے اختیار میں ہے، لیکن مادہ نہیں۔ زندگی مادے میں جذب ہونے کے ذریعہ اُسے مغلوب کرتی ہے۔ وہ مادے میں داخل ہوتی اور اُسے تھوڑا تھوڑا کر کے اپنی جانب مائل کرتی ہے۔

برجسائی نے دکھایا کہ زندگی عمومی صورت اور افرادی شعور میں بھی ایک ہی جیسے اوصاف کی مالک ہے: بار کا وٹ متواتر بھاؤ جو پائیدار ہے اور جس کا جو ہر زماں (Time) ہے۔ زندگی کی دونوں صورتوں کی تہہ میں قوت حیات کی زبردست تحریک کا فرما ہے۔ یعنی ”تخلیقی ارتقاء“، انواع کے آغاز اور ترقی کے لیے تھی ذمہ دار ہے۔ اس عظیم تخلیقی ایڈو پنچر کے راز کو وجدان کے ذریعہ کھو جا سکتا ہے۔ وجدان عام طور پر ہمارے اندر مخواہ رہتا ہے جسے جگانے کی ضرورت ہوتی ہے۔

میسیوس صدی کے فلسفیوں، آرٹشوں اور ایل قلم نے برجسائی کی کتب کے ملاوہ متعدد مقالوں اور پیغمبر ز کا بھی گہر اثر قبول کیا۔ اگرچہ اسے اکثر وجدانیت پسند فلسفیانہ مکتبہ فکر کے ساتھ نہی کیا جاتا ہے، لیکن وہ بہت اچھوتا اور حقیقی تادر خیالات کا حامل ہے۔





## 80-جان ڈیوی

پیدائش: 20 اکتوبر 1859 عیسوی

وفات: 27 جون 1952 عیسوی

ملک: امریکہ

اتھ کام: "Logic: The Theory of Inquiry"

امریکی فلسفی اور ماہر تعلیم جان ڈیوی نتائجیت پسند (Pragmatist) مکتبہ فلکر کے بانیوں میں سے ایک فلسفیں نفیات میں پہلی کار اور امریکہ میں تعلیم کے لیے ترقی پسند تحریک کا ایک رہنما تھا۔ اس نے نتائجیت کا شکاگو مکتبہ فلکر قائم کیا۔ اس کی پیش کردہ نئی نتائجیت "Instrumentalism" یا انسانیت پسند فلسفتیت کہلاتی ہے۔

جان ڈیوی برلن، ورمونٹ کے آرچی بالڈ ڈیوی اور لویانا کا بیٹا تھا۔ اس نے اپنے بھائیوں کے ساتھ برلن کی ورمونٹ یونیورسٹی میں تعلیم حاصل کی۔ زماںہ طالب علمی میں وہ جی اچ پرکز کی تعلیمات اور جی اچ ہکسلے کی کتاب "Lessons in Elementary

"Physiology" کے ذریعہ ارتقا پسند نظریہ سے متعارف ہوا۔ نظریہ فطری انتہاب نے ڈیوی کی فکر پر نہایت پائیدار اثرات مرتب کیے۔ ورمونٹ یونیورسٹی میں فلسفہ کی رسمی تعلیم نے اسے زیادہ تر سکالش حقیقت پسند مکتبہ، فلر تکمیلی محدود رکھا تھے اس نے جلد ہی مسترد کر دیا۔

1884ء میں جان ہاپکنر یونیورسٹی سے پی اچ ڈگری حاصل کرنے کے بعد ڈیوی مشی گن یونیورسٹی گیا اور وہاں فلسفہ و فیضیات کا انٹر کمپریشنیٹیشن ہوا۔ اس نے مشی گن میں اپنے آئندہ دس برس کے دوران میں اسکل اور برطانوی فوہمیگلوں کے علاوہ جی سینٹلی ہال اور ولیم جیمز کی بیان کردہ نئی تجرباتی فریا لو جیکل فیضیات کے مطالعہ پر بھی توجہ مرکوز کی۔ اس نے دیکھا کہ بیش مکاتب فلر قدم روایت کے متعین کردہ خطوط پر چل رہے تھے اور پچھانہ فیضیات کی جدید تحقیقات کو ایڈ جسٹ کرنے میں ناکام تھے؛ اُن میں بدل تھے ہوئے جہوری سماجی قاعدے سے منشی کی صلاحیت بھی نہیں تھی۔ ان فناٹس کو دور کرنے کے لیے ایک فلسفہ تعلیم کی جتو ڈیوی کی توجہ کا مرکز بن گئی اور اُس کی سوچ فتحی را ہوں پر گاہزن ہوئی۔

جان ڈیوی کی فلسفیانہ وچیپیوں کا محور "نظریہ علم" تھا۔ تاہم یاد رہے کہ وہ خود اس اصطلاح کو مسترد کرتا اور "نظریہ تحقیق" یا "تجرباتی منطق" کو ترجیح دیتا تھا۔ اس کے خیال میں استدلال پسند اور تجربیت پسند دونوں قسم کے روایتی نظریہ ہائے علم نے سوچ، اقیم علم اور فکر کو جنم دینے والی دنیاۓ حقیقت کے درمیان بہت تیکھا امتیاز پیش کیا تھا۔ سوچ کو دنیا سے ماوراء تصور کیا جاتا تھا؛ علمیاتی لحاظ سے فوری آگئی کے معروض کے طور پر وجود یا تی لحاظ سے ذات کے بے مثل پہلو کے طور پر۔ ڈیکارت سے شروع ہونے والی استدلالیت (فلقی خیالات کا مسلک) کے ساتھ لگاؤ نے یہ دو گرفتگی پیدا کی؛ لیکن لاک سے شروع ہونے والے جدید تجربیت پسندوں نے بھی غلطی دہرائی۔ نتیجتاً سامنے آنے والا نقطہ نظر دنیا کے ساتھ سوچ کی وابستگی کو ایک سر زنہاں بنادیتا ہے: اگر سوچ کی اقیم دنیا سے الگ ہے تو دنیا کے متعلق بیان کے طور پر اس کی درستگی بھی کیسے قرار دی جا سکتی ہے؟ ڈیوی نے ایک نیا مذہل بنانے کی ضرورت محسوس کی اور زندگی بھر اسے بہتر بناتا رہا۔

انی ایتدائی تحریروں، مثلاً "Is Logic a Dualistic Science" (1890ء) اور

"The Present Position of Logical Theory" (1891ء) میں اس نے ہمگی عینیت کی بنیاد پر علمیاتی مسائل کا حل پیش کیا: دنیاۓ حقیقت دنیاۓ الگ سے الگ نہیں،

بلکہ اس کا معروضہ ہے۔ مگر 1890ء کی دہائی میں وہ آہستہ آہستہ اس نقطہ نظر کو مسترد کرنے لگا۔ ہمیگی عینیت تجرباتی سائنس (جس کا وہ معرفت تھا) کے طریق ہائے کار اور حاصلات سے میں نہیں کھاتی تھی۔ خود ڈیوی نے "Psychology" (1887ء) میں تجرباتی تفییات اور عینیت میں مصالحت کروانا چاہی لیکن ویلم جیمز کی "Principles of Psychology" (1891ء) نے اس موضوع سے نہیں میں عینیت پسندان اصولوں کا فرسودہ پن عیاں کر دیا۔ ڈاروں کے نظریہ فطری انتخاب نے بتایا کہ نظریہ علم کی جانب فطرت پسندانہ اپر و پر کیا ہوئی چاہیے۔ ڈیوی اس یقین کا حامل بن گیا کہ نظریہ علم کی جانب ایک فطرت پسندانہ اپر و پر کا آغاز علم کی تشوونما پر ماحولیاتی حالات کے جواب میں اختراعی انسانی رد عمل کے طور پر غور کرنا لازم ہے۔ اس نے سوچ کو جدیدیاتی لحاظ سے دیکھا۔۔۔ نامیائی جسم اور ماحول کے درمیان زیب باہم کی پیداوار۔ اس کے خیال میں علم اس باہمی عمل کی رہنمائی اور کنٹرول میں عملی کردار رکھتا ہے۔ یوں وہ اپنے نئے نقطہ نظر کو "Instrumentalism" کا نام دیتا ہے۔

ڈیوی نے اس باہم متعامل فطرت پسندی کو واضح انداز میں پہلی مرتبہ اپنے چار مفہماں میں "Studies in Logical Theory" پر لامگو کیا اور متناجیت کی جانب میلان دکھایا۔ جان کاری کے عمل کا ایک تفصیلی جدیدیاتی تجربہ "Studies" میں باہم ترین چیز ہے۔ وہ اس عمل کو تین مراحل میں تقسیم کرتا ہے۔ اس کا آغاز مسئلے کی صورت حال سے ہوتا ہے، ایسی صورت حال جس میں انسانی نامیے کی جانب سے ماحولیات کے جلتی رد عمل ضروریات و خواہشات کی تکمیل کے لیے جاری فعالیت کو برقرار رکھنے کے لیے ناکافی ہوتے ہیں۔ دوسرے مرحلے میں ڈینیا میا موضوع کی علیحدگی شامل ہے جو صورت حال سے نہیں کے لیے قواعد کا تعین کرتا ہے۔ تیرنے، فکری مرحلے میں جان کاری کے اور اسی عناصر (نظریات، مفروضات اور خیالات وغیرہ) مفروضاتی حل کے طور پر لیے جاتے ہیں۔ ڈیوی کے خیال میں جدید ماہرین علمیات نے غلطی یہ کی کہ انہوں نے اس عمل کے تکرانہ مراحل کو الگ تھلک کر دیا۔ جان ڈیوی کی نظر میں قابل ترجیح طریقہ جان کاری "سائنسی تفتیش" تھا؛ اس نے سوچ کے جدید سائنس کے تجربی طریقے کا ساتھ ساتھ سماجی اور اخلاقیاتی مسائل کو سمجھنے کا بھی نہایت کار آمد طریقہ مہیا کرتے تھے۔ اس نے اسی انسانی فطرت پر غور و فکر کے ذریعہ قابل اخذ تعین اور ناقابل ترجیح اخلاقی قانون کے تصور کو مسترد کیا کیونکہ اس قسم کا

روایتی فلسفیانہ طریقہ نے تجربی اور سائنسی طریق ہائے کارکے ساتھ میل نہیں کھاتا تھا۔ ان نظریات کی بناء پر ڈیوی نے جمہوریت اور برل ایم کے لیے ایک فلسفیانہ میدان تیار کیا۔ اُس نے جمہوریت کو بعض ایک طرز حکومت کی بجائے ایک انداز معاشرت کے طور پر بھی دیکھا جو معاشرے کے اراکین کو زیادہ سے زیادہ تجربہ بازی اور ذاتی نشوونما کا موقعہ فراہم کرتا ہے۔ اُس کی نظر میں مثالی معاشرہ ہے جو اپنے اراکین کو تجربے کے ہر دم و سعی ہوتے ہوئے حالات مہیا کرے۔

نفیات کے میدان میں بھی ڈیوی کی حصہ داری قابل ذکر ہے۔ اُس کے لکھے ہوئے متعدد آرٹیکلز اب تفیاتی ادب میں کلاسیک ہیئت رکھتے اور مصنف کو تاریخ نفیات میں بقیٰ مقام دلاتے ہیں۔ سب سے زیادہ اہم مضمون --- "The Reflex Arc Concept" ہے جسے ہے جسے فلسفیات کا نقطہ آغاز مانا جاتا ہے۔

فلسفہ اور نفیات میں جان ڈیوی کا کام اُس کی مرکزی دلچسپی یعنی تعلیمی اصلاح پر مرکوز تھا۔ تعلیمی کسوٹیاں اور مقاصد پیش کرتے ہوئے اُس نے معاصر نفیات کی پیش کردہ تفہیم کو پچھوپ پر لائے۔ وہ سوچ اور تحریص علم کو جان کاری کے ایک عمل کے طور پر دیکھتا ہے جس کا آغاز شک یا غیر قطعیت سے ہوتا ہے اور جسے مسائل حل کرنے کی خواہش مہیز دیتی ہے۔ چنانچہ تعلیم کا آغاز تجربے کے ساتھ ہونا چاہیے۔ اس موضوع پر اُس کی تحریریں & "The School" (1899ء) اور "The Child and Curriculum" (1902ء) جدید فلسفہ تعلیم کا بنیادی مسلک بن گئیں۔ اُس کے مطابق پیچے کی دلچسپیوں کو تعلیمی عمل کی بنیاد ہونا چاہیے؛ کہ اسٹاد اپنے شاگردوں کا رہنماء اور ساتھی کا رکن بننے نہ کہ سبق پڑھانے والا؛ اور یہ کہ سکول کا مقصد پیچے کی ہستی کے تمام پہلوؤں کی نشوونما ہونا چاہیے۔

جان ڈیوی نے اپنی تعلیمی تحریریں کو آزمائے اور تجربے کی کسوٹی پر پرکھنے کے لیے دو ادارے قائم کیے جن میں سے ایک شکا گو یونیورسٹی کا ایک پورا شعبہ تھا۔ اس کے تعلیمی نظریات اور تجاذبیں نے امریکہ میں تحریری اور عملی اقدامات کو بہت متاثر کیا۔ تعلیم میں "ترنی پسند تحریریک" نے اُس کے بہت سے خیالات اپنائے۔ اُس کی زندگی کے آخری دو عشروں کے دوران اُس کا فلسفہ تعلیم متعدد حلول کا ہدف بنا۔ مگر تعلیم و فلسفہ کے متعدد شعبوں میں اُس کا اثر واضح اور قابل محسوس ہے۔





## 81-سوامی ویکانند

پیدائش: 12 جنوری 1863 عیسوی

وفات: 1902 عیسوی

ملک: ہندوستان

اہم کام: "مجموعہ تصانیف"

ہندوستانی عینیت پنڈ فلسفی وویکانند کا اصل نام زیندرنا تھا۔ وہ 12 جنوری 1863ء کو کلکتہ میں پیدا ہوا۔ اُس کا باپ کلکتہ ہائی کورٹ کا ایک کامیاب وکیل تھا۔ وویکانند 1878ء اور 1884ء کے درمیان کلکتہ یونیورسٹی میں پڑھتا رہا۔ اس دوران سماجی اصلاح میں دلچسپی کے باعث وہ نبتا آزادی پنڈ اصلاحی عظیم "برہما ساج" کا رکن بن گیا، مگر یہ تحریک اُس کی عمیق روحانی ضروریات کی تسلیم نہ کر پائی۔ اس تسلیم کی جستجو میں وہ 1881ء میں عظیم ہندو رishi راما کرشنا کے پاس پہنچا جس نے فوراً ہی فوجوں کے جو ہر کو شاخت کر لیا۔ وویکانند نے راما کرشنا کے روحانی جیعیس کو تسلیم کیا مگر اسے سماجی مسائل میں زیادہ دلچسپی کا حامل نہ

پایا۔ ہبھ حال وہ اُسی کے پاس شدید روحانی مشقیں کرتا رہا۔ 1886ء میں راما کرشنہ کی وفات پر دیگر شاگردوں کا رہنا مستحب نہ ہونے پر وویکا نند نے کچھ برس تک کام کیا لیکن ایمان میں ایک بحران کے باعث 1890ء میں اُن سے الگ ہو گیا۔ اس کے بعد ہندوستان بھر کی سیاست کے دوران اُس نے اپنا فلسفیانہ اور مذہبی نقطہ نظر وضع کیا جس کی تبیاد شکر کے ادوبت ویدانت پر تھی اور جو بدهمت اور راما کرشنہ کے عقائد کا ملغوب تھا۔ یہی نقطہ نظر لے کر وہ 1893ء میں شکا گو گیا۔ سوانح نگار نے لکھا ہے کہ وویکا نند پر جان شوارٹ مل کی "Three Essays on Religion" کا بہت گہر اثر پڑا۔ اُس نے ڈیکارٹ، سپیور، ہیوم، کانت، فوشٹے، ہیگل، شوپنھاور، کوئنے اور ڈاروں کی تحریروں کا مطالعہ کیا تھا۔ 1884ء میں اپنے خاندان کی مالی جایی نے اُسے عملی زندگی کی خیتوں اور انسانیت کے دھکوں سے بھی متعارف کر دادیا۔ ایک سوانح نگار نے تو بھیاں تک لکھ دیا کہ وہ ایک انقلابی پارٹی بنانا چاہتا تھا۔ اُس نے یورپ کے سماجی حالات کی ترقی کا بغور مشاہدہ کیا، کچھ انقلابیوں سے واقفیت پیدا کی اور ان کی تحریروں کو پڑھا۔ مغرب میں جھوٹی بورڑا جہوریت پر تعمید کرتے ہوئے وہ لکھتا ہے: "اہل زر نے حکومت کو اپنے انگوٹھے تلے دبار کھا ہے وہ عوام کا خون نجور ہے ہیں اور انہیں غیر ملکی سرزی میتوں پر لڑنے کے لیے سپاہی بنا کر بھیج رہے ہیں تاکہ ان کے تابوتوں میں سونا بھر کرو اپس آئے۔"

کالونیاں اور جاگیر وارانہ تشدد کے خلاف آواز بلند کرتے ہوئے وویکا نند نے ہندوستان کی تاریخی تقدیر کو بھی کھو جا۔ کامیاب طاقت و را اور آزاد ریاست بنا یا جا سکتا ہے۔ وہ یقین رکھتا تھا کہ کسان عوام ہی ہندوستان کے مستقبل کے اصل معمدار ہیں۔ اُس کا نظریہ دنیا اپنے عہد کی ہندوستانی بورڑا آئینہ یا لوگی والی طاقت اور کمزوری، چیچیدگی اور تضادات کا عکاس ہے۔ وہ عوام کا ہمدرد ہونے کے باوجود ان کی حقیقی دلچسپیوں کو سمجھنے میں ناکام رہا؛ وہ عوام سے قربت کا خواہشند مگر ان سے خوف زدہ بھی ہے؛ وہ اپنے ملک کو انگریزوں سے آزادی دلانا چاہتا تھا مگر ان کو اچھا بھی سمجھتا رہا۔ اُس کے ہاں عینیت اور ما بعد الطیبیات مادیت اور جدیلیات کے عناصر کے ساتھ مغم ہے۔ وہ عیسیٰ مذہبی جذبہ رکھنے کے باوجود مخدوش بول بولتا رہا۔

وویکا نند نے فلسفہ ویدانت کو ایک نئے ہندوستان کی تعمیر کے لیے جدوجہد کی نظریاتی بنیاد بنا نے کا سوچا۔ اُس نے لکھا کہ ویدانت ایک قسم کا فلسفیانہ الجبرا ہے، کیونکہ کافی حد تک ہندوستان کے بھی فلسفیانہ رحمات کا احاطہ کرتا ہے۔ وویکا نند نے ویدانت کے سب

سے قابل قدر اور ترقی پسند ائمہ عناصر کھو جنے کی کوشش کی اور ایک نیا ویدا انت وضع کیا۔ وہ تمام دیداں تی مکاتب فکر کو دو بڑے گروپس لیتھی دویت اور ادویت (شانی اور غیر شانی) میں تقسیم کرتا ہے۔ پہلے گروپ کا نام اندہ رامانخ اور دوسرا سے کا شنکر اچار یہ ہے۔

ویکانند دنیا کے تمام فلسفیوں کو مادیت اور عینیت پسندوں کے دھڑے میں رکھنے پر یقین رکھتا تھا۔۔۔ اس بنیاد پر کہہ اولین سر جھٹے کو بے معنی مانتے ہیں یا نہیں، کیونکہ مادہ اور روح دونوں ہی اس دنیا کے مظاہر ہیں۔ مادہ اور روح دونوں فطرت (مادہ) ہیں، بس اول الذکر کیف اور موخر الذکر لطیف ہے۔ ”ایک گروہ کے مطابق شعور مادے کی پیداوار ہے، اور دوسرے گروہ کے مطابق شعور نے مادہ تخلیق کیا۔ یہ دونوں ہی بیانات غلط ہیں۔“ شعور اور مادہ ہم وجود ہیں۔ یہ دونوں اصل میں ایک تیسری چیز (برہمن۔ آتما) کی پیداوار ہیں۔“ ویکانند کے خیال میں خارجی اور داخلی فطرتیں دو مختلف چیزیں نہیں۔ فطرت تمام مظاہر کا مجموعہ ہے۔ جو کچھ بھی موجود ہے اور حرکت کرتا ہے وہ فطرت ہے۔ اسی طرح مادے اور ذہن میں بھی کوئی فرق نہیں۔ مادہ مختلف احساسات کی صورت میں ذہن پر متواتر اثر انداز ہوتا ہے اور یہ احساسات قوت کے سوا کچھ نہیں۔ خارجی چیزوں کی قوت احساسات، اور اکات اور تصورات کو تحریک دلاتی ہے۔ اس خارجی قوت کا درعمل دینے کا ارادہ ”سوق“ ہے۔ مادہ اور ذہن محض قوتیں ہیں۔ ”اور اگر آپ تحریک کریں تو ان کی مشترک کا اساس کو شاخت کر سکتے ہیں۔“

ایک مثال کے ذریعہ ویکانند نے اپنے نقطہ نظر کو واضح کیا: اگر میں دس روز تک کچھ نہ کھاؤں تو سوچ نہیں سکتا۔ میں بہت کمزور ہو جاتا اور شاید اپنام تک بھول جاتا ہوں۔ تب میں روٹی کھاتا اور کچھ دیر بعد سوچنے کے قابل ہو جاتا ہوں۔ روٹی میرا ذہن بن جاتی ہے۔ اس طرح ذہن اپنے ارتعاشات کی شرح گھٹانے اور جسم میں اسے آشکار کرنے کے ذریعہ مادہ بن جاتا ہے۔“

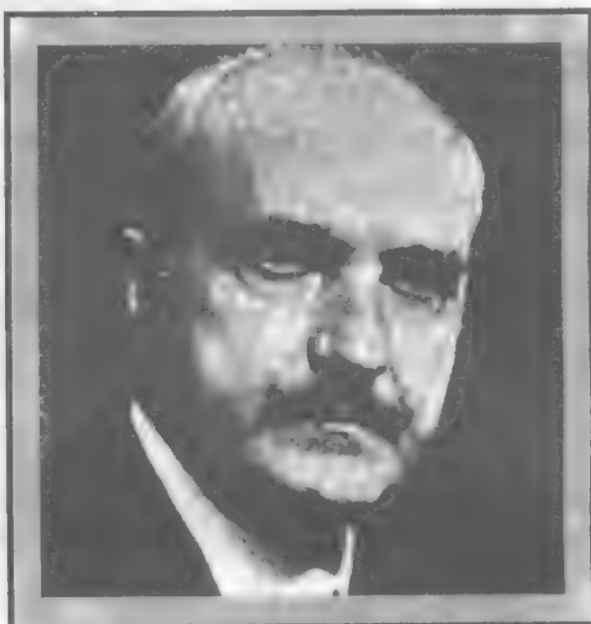
یوں وہ اس غلط نتیجے پر پہنچا کہ مادیت اور عینیت کے درمیان تمام جگہ اصل میں ”غیر درست استدال“ کا پیدا کر رہا ہے کیونکہ ”آن دونوں کے درمیان کوئی حقیقی فرق نہیں۔“ انسیوں صدی کے او اخرا اور میسوں صدی کے اوائل کے بہت سے فلسفیوں کی طرح ویکانند بھی مادیت اور عینیت سے بالا تر ایک تیسری فلسفیات جو تلاش کرنے کی کوشش میں تھا۔ وہ دیداں ازم کی تاریخ میں غالباً پہلا ایسا فلسفی تھا جس نے دنیا کی حقیقت کا کھلم کھلا اور قطعی انداز میں دفاع کیا۔ اس نے لکھا: ”تمام مذاہب تعلیم دیتے ہیں کہ یہ دنیا غیر حقیقی ہے۔ اس دنیا سے ماوراء کچھ حقیقی

موجود ہے۔ یہی اصل مسئلہ ہے۔۔۔ اگر یہ دنیا اگلی دنیا کے حصول کا ذریعہ ہے تو پھر یہ غیر حقیقی کیسے ہو گئی؟۔۔۔ یہ دنیا ایک عظیم جمناز یم ہے۔ ذہن اور سوچ کو سب کچھ ماننا ایک اعلیٰ ترمادیت ہے۔ میں ایک خاص مفہوم میں مادیت پسند ہوں کیونکہ میں صرف واحد حقیقتی کو مانتا ہوں۔ مادیت ہے۔ پسند بھی آپ کو یہی مانتا چاہتا ہے۔ لیس وہ اس واحد کو مادہ کہتا ہے اور میں اسے خدا کہتا ہوں۔ مادیت پسند کے خیال میں تمام امید اور نہ ہب اور سب کچھ اس مادے میں سے نکلا۔ میرے خیال میں اس سب کا مآخذہ برہمن ہے۔“ یوں ہم دیکھتے ہیں کہ دو دیت (شایستہ پسند) و دیکانند کا اصل بنیادی فلسفیانہ نقطہ نظر معرفی عینیت (Objective Idealism) والا ہے۔

و دیکانند کے فلسفیانہ اور سماجیاتی نظریات کو مختصر اس طرح بیان کیا جاسکتا ہے: وہ معرفی عینیت پسند ویدانت فلسفہ کا مبلغ تھا، لیکن اُس نے ویدانت کو ایک نئی اور برتر طبق پہنچاتے ہوئے مادیت کی جانب جھکاؤ اختیار کیا۔ اُس نے سرمایہ داری نظام کو مسترد کیا۔ وہ یقین رکھتا تھا کہ ہندوستان سو شلست بن جائے گا، لیکن اُس کا سو شلزم پیشی بورڑا اور یوٹو پیائی قسم کا تھا۔ مارکس اور اسٹنگلس کے الفاظ میں: ”سو شلزم کی یہ صورت اپنے ابتدی مقاصد میں یا تو پیدا اور اور تبدیلے کے پرانے ویلوں کو اور آن کے ساتھ ملکیت کے پرانے رشتؤں اور پرانے سماج کو بحال کرنے کی خواہاں ہے یا پھر پیدا اور اور تبدیلے کے جدید ویلوں کو ملکیت کے پرانے رشتؤں کی حد بندی کے اندر بند رکھنا چاہتی ہے۔ حالانکہ انہی ویلوں کے دباؤ سے وہ رشتے دھا کے کے ساتھ ہوئے تھے، اور یہ ناگزیر تھا۔“

و دیکانند نے واٹکاف انداز میں آزادی کے لیے جدوجہد کی حمایت کی۔ نہرو کے بقول وہ ہندوستان کی جدید قوی تحریک کے عظیم پانوں میں سے ایک تھا۔ بعد میں جدوجہد آزادی کے میدان میں اترنے والے متعدد رہنماؤں نے اُسی سے تحریک پائی۔

آنیسویں صدی کے اوآخر میں ابھرتی ہوئی قوی بورڑوازی کی ترقی پسند شخصیات (و دیکانند دیاندر سرستی، سید احمد خان وغیرہ) نے اپنی اپنی مذہبی روایات اور جدید سائنس اور مغربی جمہوریت کو استعمال میں لانے کے ذریعہ مسائل کا حل ڈھونڈنا چاہا۔ مصلحین نے اپنے مذہبی صحائف کی نئی تفسیریں پیش کیں اور ایسے سماجی سیاسی خیالات کا دفاع کیا جو بنیادی طور پر بورڑواستھے۔ یوں وہ سب نئی ہبی عینیت پسندانہ قلبے کو فروغ دینے کا باعث بنے۔ و دیکانند بھی انہیں میں سے ایک ہے، لیکن ایک عیقین انظر فلسفی کی حیثیت سے۔



## 82- جارج سانیتا نا

پیدائش: 16 دسمبر 1863 عیسوی

وفات: 28 ستمبر 1952 عیسوی

ملک: سین/امریکہ

اہم کام: "حیات اسٹدیل" "

امریکی فلسفی، شاعر، ناول نگار اور انسانیت پسند سانیتا نا جارج کا اصل نام جورج بے آگسٹن Ruiz تھا۔ اس نے جمالیاتی، قیاسی فلسفہ اور ادبی تقدیم میں اہم حصہ داریاں کیں۔ وہ 16 دسمبر 1963ء کو میڈرڈ میں ہسپانوی والدین کے گھر پیدا ہوا اور 1872ء میں اپنے باپ کے ہمراہ بوسٹن چلا آیا۔ اس نے ہارورڈ یونیورسٹی میں تعلیم حاصل کی۔ گریجوایشن کے بعد جرمنی اور انگلینڈ میں سلسلہ تعلیم جاری رکھا۔ 1889ء میں واپس آ کر ہارورڈ کی فیکٹری میں شامل ہو گیا۔ اس کی پہلی کتاب سانیس اور دیگر نظموں کا مجموعہ تھا (1894ء)۔ وہ 1917ء سے 1912ء تک ہارورڈ میں فلسفے کا پروفیسر رہا اور پھر آ کسپورڈ، انگلینڈ چلا کیا۔ پہلی عالمی جنگ کے بعد روم

میں گھر بنالیا، مگر ساری عمر چین کی شہریت نہ چھوڑی۔

ہاروڑ میں قیام کے دوران ہی سانیتا نے فلسفیانہ تحریریں لکھنا شروع کیں۔

"The Sense of Beauty" (1896ء) جماليات میں ایک اہم حصہ داری تھی۔

اس نے اپنا اخلاقی فلسفہ پہلے اہم کام "حیات استدلال" (The Life of Reason) میں باقاعدہ صورت میں پیش کیا جو سائنس، آرٹ اور غذہب کو نظرت پسندانہ بیان دوں پر محدود کرنے کی ایک کوشش تھی۔ ہاروڑ میں اپنے ساتھیوں کے فلسفیانہ خیالات کے بارے میں اس کی آراء "Character and Opinion in United States" (1920ء) میں

شائع ہوئیں جو امریکی فلک پر ایک درست تقدیم ہے۔ تقدیمی حقیقت پسند مکتبہ فلک کے ایک سرکردہ رکن کی دیشیت میں اس نے کہا کہ حقیقت شعور سے مادرا ہے اور اسے صرف حیاتی شعوری ڈینا

سے استنباط کے ذریعہ جانا جاسکتا ہے۔

سانیتا نے "Scepticism and Animal Faith" (1923ء) اور

"Realms of Being" میں حقیقت اور شعور کے ساتھ اس کے تعلق کی ایک پیچیدہ

تھیوری پیش کی۔

ہیوم، ٹکنٹھین اور سڑاسن کی طرح سانیتا بھی کہتا ہے کہ کچھ مخصوص ناگزیر

اعتقادات موجود ہیں، نظرت اور ہماری انفرادی فریکل تاریخ کے ہوتے ہوئے ان سے مفر

ممکن نہیں۔ ٹکنٹھین کی طرح اس کا کہنا تھا کہ یہ اعتقادات مختلف اور متنوع ہیں۔ ماحول اور

سامنے کی باہمی ربط و رعلیٰ ان کا تھیں کرتا ہے، یعنی ہمارے قدری حالات اور موروٹی، طبعی

(جانور والی) تنظیم کے درمیان۔ مثلاً اب ہم خارجی مصروفات اور اخترائی استدلال کی عمومی

معتبریت پر یقین رکھتے ہیں۔ یہ یقین طبعی تاریخ اور ہماری دنیا کے اور ہمارے فطری حالات کا

نتیجہ ہے۔ چونکہ یہ ایقانات ہماری طبعی تاریخ کے ساتھ تعلق رکھتے ہیں، اس لیے اگر ہماری

تاریخ مختلف ہوتی ہے تو ہمارے فطری اعتقادات بھی مختلف ہوتے۔

ماحول و جہاں کے موقع کا تھیں کرتا ہے، اور سائیکل (جانور کی موروٹی تنظیم) ان

کی صورت کا تھیں کرتی ہے اور کہہ ارض پر زندگی کے قدیم حالات نے بلاشبہ تھیں کیا کہ کوئی

سامنے کیز (Psyches) کو ابھرنا اور فروغ پاتا ہے۔ اور غالباً وجدان کی متعدد صورتیں (جن کا

انسان تصور بھی نہیں کر سکتا) دیگر جا ور اذہان کے لیے فطرت کے تال میل اور حقائق کا اظہار کرتی ہیں۔

سانینیا نتاگی فطرت پسندی (Pragmatic naturalism) سے کام لیتے ہوئے امریکی اور انگلش دو نوں فلسفوں میں غالب ڈھانچوں کو چیخ کرتا ہے۔ وہ یقین رکھتا تھا کہ فلسفیات اصطلاحات کی تاریخی جزیں ہونی چاہئیں۔ اُس نے انسانی علم کے اساسی اوصاف کے لیے کلائیک اصطلاحات استعمال کیں: مادہ، جوہر، روح اور سچائی۔ یہ اصطلاحات متعدد فلسفیانہ روایات میں مرکزی حیثیت کی حامل ہونے کے باوجود وہ اپنے کام کو ان سب کی تالیف نو کے طور پر دیکھتا ہے۔

سانینیا کی فطرت پسندی میں دنیا کے تمام واقعات کے آخذ عارضی ناگہانی اور متلوں ہیں۔ مادہ (چاہے اسے کوئی بھی نام دیا جائے) ہستی کا سرچشمہ ہے۔ یہ اکثر تکلیف وہ اور باعث فساد ہے۔ چنانچہ کوئی کمزرا اخلاقیات پسند اسے شرکھتا ہے، لیکن سانینیا کے مطابق اگر آپ ایک وسیع تر نقطہ نظر اختیار کریں تو "مادہ خیر گے گا۔۔۔ کیونکہ یہ ہستی کا سرچشمہ ہے۔" مادہ اپنے آپ میں نہ خیر ہے اور نہ شر بلکہ یہ حیوانی زندگی کے مخصوص مفادات کی عینک لگا کر دیکھے جانے پر ایسا نظر آ سکتا ہے۔ مخفی حیوانی مفادات مادے کو ناقابل تفہیم بنا دیتے ہیں۔

تصورات اور مقاہیم کے لیے سانینیا نے "جوہر" (Essence) کی اصطلاح استعمال کی۔ وہ ارسطو کے نظریہ جوہر پر احکام کرتا لیکن معلومات (Effects) پیدا کرنے کی تمام استعدادوں کو منع کر دیتا ہے۔ جوہر ایک ہمدرد گیر اصول، ایک معروض فکر ہے نہ کہ ایک مادی قوت۔ تاہم، کسی جوہر کا شعور سائیکی اور مادی ماحول کے باہمی رعایت سے پیدا ہوتا ہے۔ لہذا مادہ بدستور ہستی کا آخذ اور فعلیت کا میدان ہے، اور تمام ممکن سوچ اقسام جوہر میں شامل ہے۔ اگر کوئی غیر جانیدار بصرچائی کا تجزیہ کر سکے تو یہ ان تمام جوہر پر مشتمل ہے جو فطری دنیا اور اس کے اندر کی تمام سرگرمیوں کا وصف ہیں۔ چونکہ تمام جان دار فطری دلچسپیاں اور ترجیحات رکھتے ہیں، اس لیے سچائی کا کوئی ایسا علم موجود نہیں ہو سکتا۔ تمام باشعور ہستیوں کو سچائی کے متعلق اپنے عقیدے کا تجزیہ زندگی کو قائم رکھنے اور سرست ممکن بنانے والی سرگرمیوں کی بنیاد پر کرنا پڑتا ہے۔

الحضر سانینیا کے مطابق جوہروں (یعنی معروضات کی علامات کے طور پر اور اک

میں ابھرنے والی چیزوں کی حقیقی یا ممکن صفات) کی تفہیم حاصل کی جا سکتی ہے۔ ”جوہر“ کے متعلق اپنے نقطہ نظر میں وہ افلاطون اور ہرقل کے کافی قریب ہے۔ اس نے شعور کو ایک ثانوی مظہر (Epiphenomenon) قرار دیا: شعور حقیقت کا عکس نہیں بلکہ کم و بیش با وقت شاعری ہے۔ جماليات میں وہ خوبصورت کو ”سرت کی معروضیت“ کے طور پر بیان کرتا ہے۔ اخلاقیات میں اس نے ”فرار پسندی“ (Escapism) کی حمایت کی: روح کو جسم دنیا اور علم سے نجات دلانے میں سرت تلاش کرنی چاہیے۔ سوشیالوجی میں سانحیانا نے ایک تھیوری پیش کی جو معاشرے کی ترقی کو خود حفاظتی جبلت اور مادی مفہادات وغیرہ کے لیے جدوجہد کے ذریعہ بیان کرتی ہے۔ سیاسیات میں وہ ایسا ایشی ڈیموکریٹ (جمهوریت مخالف) تھا جس نے اشرافیہ کے اقتدار کی حمایت کی۔ وہ دینیاتی عقائد کو مسترد کرتے ہوئے تسلیم شدہ مذہب کو سماجی طرز عمل کی شاعری کے طور پر قبول کرتا ہے۔

امریکی فلکر پر سانحیانا کا اثر بہت وسیع تھا، البتہ اس نے کسی فلسفیانہ مکتبہ فلکر کی طرح نہ ذالی۔ سناجیت پر اس کی تیزگر ہمدردانہ تقدیم نے امریکی فلسفی جان ڈیوی اور دیگر کو اپنی اصلاح اور بہتری کی تحریک دلائی۔ اس نے غیر جانب دار معروضیت اور جمالياتی غور و فلکر کی اہمیت کو تسلیم کرتے ہوئے سناجیت کو ایک زیادہ رقیق اور جامع قلفہ بنادیا۔ سانحیانا نے جمالياتی حمایت کو منطقی سوچ کے ساتھ رچا کر امریکہ فلسفیانہ فلکر کو ایک ادبی اور انسانیت پسندانہ نئی پڑالا۔





## 83- سوز و کی تیتا رو

پیدائش: 28 اکتوبر 1870 عیسوی

وفات: 12 جولائی 1966 عیسوی

ملک: جاپان

اہم کام: "زین بدھ مت پر مضمائیں"

جاپانی محقق اور فلسفی جس نے مغربی دنیا کو زین بدھ مت سے متعارف کر دیا۔ سوز و کی تیتا رو 1870ء میں جاپان کے شہر کاتا زادا میں پیدا ہوا۔ اگرچہ اس کا خاندانی پیشہ طب تھا، لیکن والدین بدھ مت سے گھری عقیدت رکھتے تھے۔ وہ 1890ء میں ٹو کیو گیا اور یونیورسٹی میں داخلہ لیا، لیکن اپنا زیادہ تر وقت کام کورا میں زین کا مطالعہ کرنے میں ہی صرف کیا۔ اس دور میں بدھ مت کے امریکی سکالر ڈاکٹر پال کیرس نے اسے امریکہ آنے اور مغربی دنیا کے لیے بودھی کتب کے ترجم اور ایڈیشنگ میں مدد کرنے کو کہا۔ اس دعوت کا ایک تیجہ یہ تکالکہ سوز و کی نے اپنی تمام ترقوت زین تکلیکوں کے ذریعہ بصیرت حاصل کرنے کی کوشش میں لگا۔

دی۔ سوزوکی نے اپنی سوانح عمری میں وجہ ان یا زروان کے تجربے کو یوں بیان کیا: ”مجھے یاد ہے کہ میں خانقاہ سے اپنی رہائش گاہ کی طرف آ رہا تھا اور راستے میں درخت چاندنی میں نہائے ہوئے تھے۔ وہ شفاف نظر آتے تھے اور میں بھی شفاف تھا۔“ جب اُس نے زین کے بارے میں لکھنے کے لیے قلم آٹھایا تو یہ ذاتی تجربہ بھی معاون تاثیر ہوا۔

سوزوکی تھیمار و 1897ء میں امریکہ گیا اور گیارہ برس و پہن گزارے۔ اُس نے ان گیارہ میں سے دس برس تک اپنے کورٹ پبلیشنگ ہاؤس کے ساتھ کام کیا۔ اس عرصے نے نہ صرف اُس کی دانشورانہ بنیادیں قائم کیں بلکہ انگلش زبان میں بھی مہارت حاصل ہوئی۔ اُس کے زیادہ تر تراجم بھی اسی دور کے ہیں۔ وہ 1908ء میں امریکہ سے واپس آیا اور تقریباً ایک برس تک یورپ میں سیاحت کرتا رہا (سویڈن بورگ کی "Heaven and Hell" کا جاپانی زبان میں ترجمہ بھی کیا)۔ اپریل 1909ء میں واپس جاپان پہنچنے پر اُس نے اپنے سے بڑا کام شروع کرنے کا سوچا: اہل مغرب کو زین کی روحانی قابلیتوں سے روشناس کروانا۔ مشرق اور مغرب کے کارناموں کو بھئھنے کی بے مثال مراعات کی وجہ سے سوزوکی کو یقین تھا کہ مشرق اور مغرب دونوں ہی ایک دوسرے کو بہت کچھ دے سکتے ہیں۔ اُس کے خیال میں مغرب میکنالوجی اور دیگر کئی شعبوں میں اعلیٰ مہارت حاصل کرنے کے باوجود روحانی ترقی کے مخصوص دائروں میں داخل نہیں ہو سکتا تھا، جبکہ مشرق نے یہ کامیابی حاصل کر لی تھی۔ وہ کہتا ہے: ”میکنالوجی اور سائنس عالی شان ہیں، لیکن وہ فرد کی اہمیت سے بے نیازی کا۔ جان پیدا کرتی ہیں۔ مغرب میں انفرادیت کی گنتگو بہت زیادہ ہوتی ہیں، لیکن درحقیقت وہاں یہ صرف قانونی یا سیاسی مفہوم میں ہی قابل قدر ہے۔۔۔ انگلش یا اتریش یا مشینی ترقی کے ساتھ انسان بطور جنہیں استعمال ہونے لگا ہے اور نتیجتاً نوع انسانی کی تخلیقیت جاہ ہو گئی ہے۔ حقیقی انفرادیت اور انسانی تخلیقیت پر زور دینے کے لیے میں زین کے متعلق زیادہ سے زیادہ لکھنا ضروری سمجھتا ہوں۔“

سوزوکی 21-1909ء کے دوران جاپان میں انگلش پڑھاتا، لکھتا، تراجم کرتا رہا۔ 1921ء میں وہ اولتی بیو نورشی میں بودھی فلسفہ کا پروفیسر تھیتا ہوا۔ اسی سال متاثر کن جریل "The Eastern Buddhist" کی اشاعت شروع ہوئی جسے سوزوکی اور اُس کی بیوی نے مل کر ایڈٹ کیا۔ اُس کی زندگی کے آئندہ تمام برس تحقیق و تصنیف اور پچھر ثورز کرتے ہوئے گزرے۔ 1953ء میں کارل گستاو یونگ اُس سے ملا اور متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکا۔

سوزوکی کا سب سے بڑا کارنامہ مغرب کوزین کے Rinzai مکتبہ فکر سے متعارف کروانا ہے۔ وہ اس تھیس کو اپنے اساسی مابعدالطبعیاتی اعتقاد کے طور پر قبول کرتا ہے کہ being-as-is یا حقیقت غیر ثنائی (ادویت) ہے۔۔۔ یہ ایک میز وحدت ہے۔ عقل کی جانب سے تجربے پرلا گو کردہ تمام تفریقات جھوٹی ہیں۔ Being-as-is نے عارضی اور نہ مکانی ہے اور قطبی کوئی تفریق نہیں رکھتا، حتیٰ کہ ذات اور لاذات کے درمیان بھی نہیں۔ حقیقت کا اور اک ممکن ہے اور یہ اور اک Satori (وجودان، بصیرت، نروان) ہے۔ وجودان حاصل کرنے کے لیے محض اس پر مراقبہ کرنا، کتابوں میں یا گرو سے اس کا مطالعہ کرنا کافی نہیں، البتہ گرو اس کے حصول میں مدد دے سکتا ہے؛ وجودان ناقابل بیان ہے اور اس کا صرف بلا واسطہ تجربہ ہی ممکن ہے۔

سوزوکی کی نظر میں نروان کے آٹھ اہم خواص ہیں:

- 1 غیر استدلالیت۔۔۔ نروان استدلالیت کے ذریعہ حاصل نہیں ہو سکتا۔ اسے بیان کرنے کی ہر کوشش کے نتیجے میں یہ مسخ ہو جاتا ہے۔
- 2 عقلی وصف۔۔۔ نروان فانی پن یا لاشیت نہیں بلکہ ایک کامل اور بھرپور قسم کا تجربہ اور علم ہے۔ نروان "دھیان" سے مختلف ہے۔ دھیان ایک ذہنی حالت ہے جس میں ذہن ہر سوچ سے پاک اور مکمل طور پر شانت ہوتا ہے۔
- 3 قطعیت۔۔۔ منطق کے ذریعہ نروان کو مسترد نہیں کیا جا سکتا۔ یہ ایک تجربہ ہے جو شعور کی گہرائیوں میں رچ بس جاتا ہے۔
- 4 توثیق۔۔۔ نروان میں ہر موجود چیز کی توثیق اور اثبات شامل ہے۔
- 5 احساس مارائیت۔۔۔ حقیقت غیر ثنائی ہے۔ وجودان میں ذات اپنے عام مفہوم میں ختم ہو جاتی ہے۔
- 6 غیر شخصی ڈھنگ۔۔۔ عیسائی صوفیانے اپنا باطنی تجربہ بیان کرتے وقت عموماً ایسی لفاظی استعمال کی جو ان کے تجربات کی شخصی، حتیٰ کہ جنسیاتی نوعیت پر دلیل ہے؛ مثلاً روحانی شادی، آتش محبت، یسوع مسیح کی لہن۔ نروان میں ایسا کوئی احساس نہیں، اور یہ قطبی غیر شخصی ہے۔
- 7 رفتہ کا احساس۔۔۔ ہماری تمام شعوری سرگرمیاں محدود اور منحصر ہیں۔ نروان میں یہ حدود اور انحصاریت ختم ہو جاتی ہیں۔ نتیجتاً رفتہ کا احساس ملتا ہے۔

لھاتی پن---زروان ایک دم ہمارے اوپر وارد ہوتا اور لمحہ بھر ہی رہتا ہے۔

اگر یہ تجربہ عارضی اور لھاتی نہ ہو تو یہ زروان ہی نہیں۔

آخری نکتہ خصوصی اہمیت کا حامل اور زین ما بعد الطبیعت کا نتیجہ ہے۔ چونکہ حقیقت ایک ناقابل تقسیم وحدت ہے، لہذا اس کا غیر متغیر ہونا لازمی ہے: اگر یہ قابل تبدیلی و تغیر ہوتی تو اسے تصورات میں بیان کرنا ممکن ہوتا۔ تب یہ غیر شناختی نہ ہو سکتی۔

زروان کا حصول Rinzai زین کا مقصد ہے۔ اس مقصد کو پانے کے لیے وضع کیا گیا طریقہ Koan مشق ہے۔ ذہن کا تصوراتی اور متعصبانہ سوچ میں روایتی طریقے سے کام کرنا زروان کی راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ ہے۔ Koan مشقتوں کا مقصد اسی قسم کی ڈھنی سرگرمی کو روکنا ہے۔

اگرچہ سوزوکی کا زیادہ تر دانشورانہ کام زین سے مسلک ہے، لیکن یہ صرف اُسی تک محدود نہیں۔ اُسے محض ایک زین محقق سمجھنا زیادتی ہو گی۔ اُس نے اپنی ایک کتاب "Mysticism, Christian and Buddhist" (1957ء) میں میسٹر ایکھارٹ کے تصوف کا جاپانی تصوف کے ساتھ موازہ کیا۔ زین کے علاوہ اُس نے سب سے زیادہ توجہ Pure Land Buddhism پر دی۔ (یہ جاپان میں بدھ مت کی مقبول ترین صورت ہے اور اس کے پیروکار زین سے بھی زیادہ ہیں۔) پیور لینڈ بدھ مت کے ماننے والوں کا مطلع نظر بدھ ایتا بھکی پا کیزہ زمین پر دوبارہ جنم لینا ہے (محض حصول زروان کا ایک اور انداز) اور یہ مقصد بدھ کے نام کا منتر بچنے کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے۔

غیر شناختی میں غلطی طور پر موجود نقائص سوزوکی کی فکر کو بھی اعتراضات کی زد پر لاتے ہیں: آخر ایک ابدی کامل وحدانیت خود کو ایک عارضی متغیر اور منقسم کائنات میں مشکف کیوں کرے اور اس کائنات میں اتنی برائی اور دکھ کیوں ہو۔ سوزوکی کی تمام تر کاوشوں کی تہہ میں ایک رجائیت پسند اور باعثِ مسرت یقین کا فرمایا ہے: مختلف شاقتوں کو ایک دوسرے کی تفہیم میں لا یا جا سکتا ہے۔ میل بنانے جاسکتے ہیں، اور ہم محض کوئی میل کے مینڈک بن کر زندگی گزارنے کی لعنت کا شکار نہیں۔ اُس نے اسی قسم کا ایک میل بنانے کی کوشش کی اور کامیاب رہا۔





## 84- مارٹن بیور

پیدائش: 8 فروری 1878 عیسوی

وفات: 13 جون 1965 عیسوی

ملک: آسٹریا

اہم کام: "I and Thou"

جرمن یہودی نہیں فلسفی مارٹن بیور بائل کامتر جم اور شارح اور جرمن نشر کا ماہر تھا۔ اُس کا فلسفہ انسان اور دیگر موجودات کے مابین مقابله (Encounter) یا ڈائیالگ پر مرکوز تھا جس کی خصوصی مثال دیگر انسانوں کے ساتھ تعلق تھا، لیکن مطلق طور پر یہ خدا کے ساتھ تعلق پر مبنی تھا۔ مارٹن بیور 8 فروری 1878ء کو دیانتا آسٹریا میں ایک ماہر کاشت کاری کاری کارل بیور کے گھر پیدا ہوا۔ تین سال کی عمر میں باپ کا سایہ سر سے اٹھ جانے کے بعد دیسٹرگ (یوکرین) میں اپنے دادا دادی کے پاس رہنے چلا گیا۔ اپنی کھوئی ہوئی ماں کی تلاش اُس کی مکالماتی سوچ، اُس کی "میں اور تم" کے لیے ایک طاقت و رمح ک بنا گئی۔ لسانیات میں دادا سولمن بیور کی

دیپکی نے نوجوان مارٹن پر بھی اثرات مرتب کیے۔ لیکن وہ تالیف سے زیادہ ہٹلر کی نظریوں کا ولادادہ تکلا۔ گرامر سکول میں تعلیم نے عمومی ثقافت کی جانب اُس کے رجحان کو مزید بڑھا دیا۔ نوجوانی کے دنوں میں اُس نے یہودی مذہبی سرگرمیوں میں حصہ لیتا بالکل ترک کر دیا۔

مارٹن دیانتا، برلن، ہلپنگ اور زیورخ کی یونیورسٹیوں میں پڑھتا رہا۔ یونیورسٹی کے دنوں میں اُس نے قلفہ اور آرٹ کا مطالعہ کیا۔ اُس کا ڈاکٹریٹ کامقاںہ دو عظیم صوفیاء (نکولس آف کیوسا اور جیکوب یوہنے) کی فکر میں امتیاز فرد (Individuation) کی تھیوریز کے متعلق تھا، لیکن فریڈرک نشے کی ہیرودی اسٹرادریت اور جدید ثقافت پر تقدیم نے ہی یہور پر عینیت تر اثرات مرتب کیے۔ نشے کا اثر صیہونیت کی جانب یہور کے رجحان میں ظاہر ہوا۔

1901ء میں صیہونی رہنمائی ہوڑہ وہرzel کی دعوت پر وہ ہفتہ وار "The World" کا ایڈٹر بننا۔ لیکن جلد ہی ہرzel اور مارٹن کے درمیان اختلاف رائے ہو گیا۔ یہور ایک مجھی روحاںی تجدید اور فلسطین میں فوری زرعی بندوبست کا حامی تھا، جبکہ ہرzel یہودی وطن کے قیام کے لیے سفارت کاری پر زور دیتا تھا۔ مارٹن نے جریدے سے علیحدگی اختیار کر لی اور بدستور صیہونی رہا، لیکن عموماً پارٹی کی پالیسیوں اور بعد ازاں اسرائیل کی ریاستی پالیسیوں کی بھی مخالفت کرتا رہا۔ وہ یروشلم میں ایک عبرانی یونیورسٹی کے ابتدائی مخالفین میں سے ایک تھا۔

1916ء میں یہور نے "The Jew" نامی جریدے کی بنیاد رکھی جو جرمن زبان پڑھ سکنے والے تمام یہودی دانش وردوں کا مرکزی فورم بن گیا۔ اُس نے اس جریدے کے ذریعہ فلسطین میں ایک دو قومی ریاست کی تشكیل میں یہودی۔ عرب تعاون کا غیر مقبول نصب ایمن اختیار کیا۔ پاؤلا و نکر نامی ایک غیر یہودی لڑکی (جو بعد میں یہودی بن گئی) کے ساتھ شادی کے بعد یہور نے ہاسدیت (Hasidism) کا مطالعہ شروع کیا۔ یہ فرقہ متصوفانہ عناصر پر زور دینے اور تقویٰ درجاتیت کی حوصلہ افزائی کے لیے آغاز ہوا تھا۔

1923ء سے 1930ء تک یہودی مذہب و اخلاقیات کا پروفیسر رہا اور پھر فریکفرٹ یونیورسٹی میں 1930ء سے 1933ء تک تاریخ مذہب کا اعزازی پروفیسر تھیات ہوا۔ 1933ء میں ہٹلر کے بر سر اقتدار آنے پر اس نے یونیورسٹی سے استعفی دے دیا۔ 1938ء میں فلسطین (موجودہ اسرائیل) چلا آیا اور 1951ء تک عبرانی یونیورسٹی یروشلم میں سماجی فلسفہ کا پروفیسر رہا۔ 1949ء میں اُس نے "اسرائیلی انسی ثیوٹ فار آئیٹ انجوکیشن" کی بنیاد رکھی جو

مہاجر کمپوں میں کام کے لیے کارکنوں کو تربیت دیتا تھا۔ یہ پر اپنے فلسفہ "ڈائیلاگ" کی وجہ سے مشہور ہے جو رہا راست باہمی تعلقات (میں۔ تم تعلق) کے درمیان امتیاز پر مرکوز ایک مذہبی وجود ہے جس میں ہر ایک شخص دوسرے کی توثیق بے مثال قدر کے طور پر کرتا ہے۔ اس کے علاوہ بالواسطہ افادی تعلقات (میں۔ یہ یا۔ ا۔ تعلق) بھی ہیں جن میں ہر شخص دوسروں کو جانتا اور استعمال تو کرتا ہے لیکن ان کو حقیقت نہیں دیکھتا یا ان کی قدر افزائی نہیں کرتا۔ "ڈائیلاگ" اور "مونو لاگ" کے درمیان اس تیز کو مذہب پر لاگو کرتے ہوئے یہ پرور نے اصرار کیا کہ مذہب کا مطلب خدا کے تعلق نہیں بلکہ خدا سے با تین کرنا ہے۔ اس کی نظر میں وحدانیت نہیں بلکہ انسان اور خدا کے درمیان مکالمہ ہی باہمی یہودیت کا جوہر ہے۔ اگر انسان اپنی ذات میں پوری طرح ہوشیار اور تیار ہے تو وہ خدا کی جانب سے مخاطب کیے جانے سے آگاہ ہو جاتا ہے۔

مارٹن یہور کے مطابق عظیم "تم" یعنی خدا انسان کو دوسرا چیزوں کے ساتھ اس کے "میں۔ تم" تعلق کے قابل ہوتا ہے۔ ان کے باہمی ربط کا پیمانہ سنتی کی سطوحات سے خلک ہے: غیر نامیاتی اور نباتاتی سطوحات پر یہ تقریباً محدود، حیوانی سطح پر شاذ و نادر لیکن انسانوں کے درمیان ہمیشہ ممکن اور کبھی بکھار واقعی بھی ہوتا ہے۔ انسان کا خدا کے ساتھ تعلق کا حقیقی تجربہ "میں۔ تم" تعلق والا یعنی براہ راست ہونا چاہیے جس میں خدا سے حقیقی ملاقات اور مکالمہ ہو (ذکر کو محض خیال اور بیان میں)۔ انسان اور انسان کے درمیان "میں۔ تم" تعلق ایک اشیٰ ہے جس میں فریقین پورے وجود کے ساتھ داخل ہوتے ہیں (جیسا کہ عظیم محبت یا مثالی دوستی میں)۔ بالعموم ہم تعلقات میں اپنی پوری ہستی کے ساتھ نہیں بلکہ محض اس کے کچھ حصے کے ساتھ شریک ہوتے ہیں۔ یہ "میں۔ یہ" (ا۔ ا۔ تعلق) تعلق ہے (جیسا کہ علمی کاوشوں میں جن میں دیگر ہستیوں کو محض فکر کے معروضات کی حقیقت دے دی جاتی ہے)۔ سماجی تعلقات بھی "میں۔ یہ" نوعیت کے ہیں۔ اس قسم کا تعلق خالص اور اطلاقی سائنس تخلیق کرنے کے ساتھ ساتھ ایک انسان کا دوسرے پر بقسطہ میں ممکن ہوتا ہے۔

خدا کی جانب "میں۔ یہ" تعلق کی ہر قسم سے گریز کرنا چاہیے۔۔۔ چاہے تھیوری میں خدا کو محض ایک معروض فکر بنانے کا معاملہ ہو یا پھر اسے کلیساوں مساجد یا کنسیوں تک محدود کرنے کا۔ یہور نے انسان اور خدا کے درمیان تعلق میں کسی بھی ضابطہ قوانین مسٹر دیکیا۔ اس مذہبی اناکزم نے اس پر نئی بصیرتوں کے دروازے کیے۔ اس نے بالکل کو خدا اور لوگوں کے مابین

ہیئت۔ نے، ہنے والے مکالمے پر بھی خیال کیا۔

بیو بر کے دوست اور بائیل کے شریک مترجم فرانز روزنزو یگ نے "میں اور تم" پڑھنے کے بعد کہا: "وہ تم" کو اپنے سے پہلے کسی بھی شخص کی نیت کہیں زیادہ شاخت دیتا ہے لیکن "یہ" (It) کے معااملے میں غلطی کر گیا۔ کئی برس بعد بیو بر نے اس کے جواب میں کہا کہ اگر وہ ایک ایسے دور میں زندہ ہوتا جب "تم" پھل پھول رہا ہوتا تو "ا- Thou" میں "ا" کی زیادہ مدح سرائی محسوس ہونا تھی۔ لیکن اس کے دور میں (جب Thou انحطاط آمادہ تھا) اسے اس کے بر عکس کرنا پڑا۔ بیو بر اور اس کے قریب ترین دوست کے درمیان یہ دلیل بازی معاشر یہودیت کی جانب اس کے رجحان کی نشان دہی کرتی ہے۔ روزنزو یگ زیادہ سے زیادہ نی یہودی بنتا گیا، جبکہ بیو بر ایک ایسے شخص کے طور پر منحکم رہا جس نے اپنی یہودیت کو سی بھی تم کے ضابطے اور خصوصی قاعدے میں مجسم نہ کیا۔

عربوں کی جانب صیہونی پالیسی کی مخالفت کے علاوہ اس نقطے نظر نے اسے اپنے ہی لوگوں سے دور کر دیا۔ تاہم وہ یہودی۔ عیسائی ڈائیاگ میں بدستور یہودیوں کا مرکزی ترجمان رہا۔

بیو بر اپنے فلسفہ مکالمہ اور عہد نامہ قدیم کے ترجمہ کے علاوہ ہاسدیت کی تعبیر نو کی وجہ سے بھی خاص امیشور ہے۔ اس باطنی تحریک نے 18 ویں اور 19 ویں صدیوں کے دوران یورپی یہودیوں کو اپنی لپیٹ میں لیا۔ بیو بر نے تقریباً تین تھاں ہی ہاسدیت کو دنیا کی ممتاز ترین صوفیات تحریکوں میں سے ایک بنادیا۔ صیہونیت میں بھی اس کا کردار پکھ کم اہم نہ تھا۔ 1920ء کی دہائی میں وہ ان صیہونیوں کا رہنمایا جنہوں نے خالصتاً سیاسی صیہونیت کی مخالفت میں یہودی ثقافتی مدافعت کی حمایت کی۔ اس نے مطالبہ کیا کہ اسرائیل منصقاتہ ذرائع اور راستبازی کے ساتھ ایک برادری تحریر کرے۔ 1953ء میں اسے جمن بک ٹریڈ کا امن انعام اور 1963ء میں ایسا مس انعام ملا۔ بیو بر کے فلسفہ مکالمہ نے متعدد عقائد سے تعلق رکھنے والے مفکرین پر اثر ڈالا۔۔۔ مثلاً سوکارل بارٹھ اور ایکل برڈز جیسے پروٹسٹ علامے دین جمن نڑا امریکی پال Tillich اور امریکی رنہو لہ۔





## 85- برٹرینڈ رسنل

پیدائش: 18 مئی 1872 عیسوی

وفات: 2 فروری 1970 عیسوی

ملک: برطانیہ

اہم کام: "Our Knowledge of the External World"

نوتیل انعام یافتہ انگلش منطق پسند اور فلسفی برٹرینڈ آر تھرولیم رسنل ریاضیاتی منطق میں اپنے کام اور سماجی و سیاسی مہمات کی وجہ سے شہرت رکھتا ہے۔ منطقی تجزیے پر اس کے اصرار نے میسونی صدی کے فلسفہ پر گہر اثر دیا۔

برٹرینڈ رسنل 1872ء کو وسکاؤٹ ایمپر لے کے دوسرے بیٹے رسنل کے ہاں پیدا ہوا۔ لارڈ ایمپر لے لارڈ جان رسنل کا بینا تھا جو دو مرتبہ وزیر اعظم بنا اور فرست ارل رسنل قرار پایا۔ برٹرینڈ رسنل کی ماں کی تھرائی 1874ء میں مر گئی اور اٹھارہ ماہ بعد باپ کا سایہ بھی سر سے آئھ گیا۔ ایمپر لے گھر انہ بہت جدید خیالات کا مالک تھا۔ رسنل کی دادی سیاسی طور پر آزاد

ذہن کی مالک اور بڑی سخت گیر تھی۔ اُس نے رسول کو گھر پر تعلیم دلوائی جس کے باعث وہ دوسرے بچوں سے کٹ گیا اور داخلی و مابعد الطیعیاتی انکار میں غلطان رہنے لگا۔ 11 برس کی عمر میں وہ مذہب کے بارے میں ٹکوک کا شکار ہو گیا۔ اُس نے یونیورسٹی آف سینٹ ماریج کے Trinity کالج میں تعلیم حاصل کی؛ 1894ء میں گرینویچ شیلنگن کے بعد فرانس، جرمنی اور امریکہ گیا۔ اوائل عمر سے ہی اُس میں سماجی شور کا زبردست احساس جاگزیں ہو گیا تھا۔ اُس نے خود کو منطقی اور ریاضیاتی سوالات کے مطالعہ میں منہک کر لیا اور دنیا بھر کے متعدد اداروں میں لیکچر زدیے۔ اس نے اپنی چہلی اہم کتاب "The Principles of Mathematics" (1902ء) کے ذریعہ امتیاز حاصل کیا جس میں ریاضی کو مجرد فلسفیانہ خیالات کی اقلیم سے باہر نکالنا اور قطعی سائنسی دائرہ کار میں رکھنا چاہا۔

اس کے بعد رسول نے برطانوی فلسفی اور ریاضی دان الفڑہ نارنگہ وائٹ ہیڈ کے ساتھ آٹھ برس تک محنت کر کے "Principia Mathematica" (1910ء تا 1913ء) لکھی۔ اس کتاب نے دکھایا کہ ریاضی کو عمومی منطق کے تصورات کے حوالوں سے بیان کیا جا سکتا ہے۔ یہ منطقی سوچ کا ایک شاہکار بن گئی۔ رسول اور وائٹ ہیڈ نے ثابت کیا کہ اعداد کو منصوص قسم کے طبقات (Classes) کے طور پر بیان کیا جا سکتا ہے اور اس عمل میں علماتی منطق کو قلفہ کے میدان میں ایک اہم تخصیص کی حیثیت دلادی۔ اپنے اگلے بڑے کام "دی پرالہر آف فلسفی" (1912ء) میں رسول نے اپنے عہد کے غالب مکتبہ فلسفہ عینیت کے عقائد کو مسترد کرنے کے لیے سماجیات، تفیات، طبیعتیات اور ریاضی سے خیالات مستعار لیے۔ عینیت پسندوں کا کہنا تھا کہ معروضات اور تجربات عقل/شور کی پیداوار ہیں۔ حقیقت پسند رسول کو یقین تھا کہ حیات کے ذریعہ ادراک کردہ معروضات ذہن سے آزاد حیثیت میں ایک خلائقی حقیقت رکھتے ہیں۔

فلسفہ میں رسول کی حقیقی حصہ داریاں منطق کے شعبے میں ہیں۔ اُس نے حقیقت پسندی کو ایک منطقی بنیاد اور دھانچا دیا۔ وہ کہتا ہے کہ تجزیہ کیے جانے پر ہر مسئلہ یا تو غیر فلسفیانہ یا پھر منطقی ثابت ہوتا ہے۔ "منطق" سے رسول کی مراد ریاضیاتی منطق ہے جو ریاضی کے ایک تجزیہ کے ذریعہ اپنے اساسی تصورات پر پہنچی؛ اور ریاضی باقاعدہ استدلال کی بہترین صورت

ہے۔ تمام مکنہ دنیاوں میں فلسفہ اور یاضی ایک ہی چیز ہوں گے۔ حقیقت پسندی میں رسول کا نمایاں کام لامناہیت اور تسلسل کے تصورات کا تجزیہ ہے۔ حقیقت پسندی خارجی دنیا کی حقیقت پر زور دیتی ہے۔ خارجی دنیا کی حقیقت پر زور دینا زمان و مکان کی معروضی حقیقت پر زور دینا ہے۔

جیسا کہ کانٹ نے کہا، "زمان و مکان اور اک کی صورتیں نہیں۔" زمان و مکان کی معروضی حقیقت پر زور دینا اُن کی لامناہیت اور تسلسل پر زور دینا ہے۔ ایسا کرنے کے لیے حقیقت پسندی کو کانٹ والے تاقضات کی تردید کرنا پڑی کیونکہ کانٹ کے تاقضات زمان و مکان کی لامناہیت سے انکار کرتے ہیں۔

رسل کہتا ہے کہ فلسفہ اپنے مسائل فطری سائنس میں سے اخذ کرتا ہے اور اس کا مطیع نظر فطری سائنس کے اصولوں اور تصورات کا تجزیہ و تشریح کرتا ہے کہ منطق فلسفہ کا جو ہر ہے۔ اُسے بجا طور پر جدید نوہوتیت کا ممتاز ترین فائدہ فراہم دیا جاتا ہے۔ فلسفہ کے اسی مسئلے کا حل پیش کرنے کے لیے رسول کا نقطہ نظر معروضی سے موضوعی حقیقت پسندی کی جانب ارتقا پذیر ہوا۔ رسول کے مطابق انسان کا واسطہ حیاتی ڈیٹا سے ہے۔ انسان ایک "حقیقت" یا "حقائق" کے کمپلیکس کا اور اک کرتا ہے۔ حقائق کو طبیعیاتی یا تفہیاتی معنوں میں نہیں لیا جا سکتا۔ تجربی لحاظ سے قابل تویق چیز کو خالص طبیعیات کی اقلیم سے نہیں بلکہ طبیعیات اور تفہیات کے متعلقہ شعبے سے مغوب کرنا چاہیے۔ تفہیات ہر ایک تجربی سائنس کا لازمی عنصر ہے۔

نظریہ علم میں رسول ایک لا اوری (Agnostic) ہے: مادیت پسندانہ نظریہ علم سے انکار کرتے ہوئے وہ اس کی جگہ فلسفہ تشكیلیت کی بات کرتا ہے۔ اُس کی تصنیف "Human Knowledge, Its Scope and Limits" (1948ء) کو زیادہ پذیرائی نہ مل سکی کیونکہ تب نظریہ علم غیر فشن است. بن گیا تھا اور دوسری عالمی جنگ کے بعد سے رسول کے نظریات پر کم توجہ دی جانے لگی تھی۔ مگر رسول نے اُس دور کے فلسفہ کی مروج عالمی تحریک کے ساتھ کوئی ہمدردی نہ دکھائی۔ "My Philosophical Development" (1959ء) اور چند ایک تبرے لکھنے کے سوا وہ فلسفہ سے صرف نظر کر کے بین الاقوامی سیاست پر زیادہ توجہ دینے لگا۔ وہ اسلامیت کی نظر وہ میں کم محترم اور دنیا بھر کے دائیں

بازو کے نوجوانوں میں زیادہ مقبول ہوتا گیا۔ 1954ء میں ایک ریڈیو پر ڈرام میں اس نے ہائیڈ رو جن بم ٹیسٹ پر زور دار تنقید کی۔ نیوکلیئر اسلوچہ ترک کرنے کی ہم چلانے کی وجہ سے اے سات روز جبل بھگتا پڑی۔ 1960ء کی بقیہ دہائی کے دوران اس نے دیتام میں امریکہ کی پالیسیوں کو تنقید کا نشانہ بنایا۔ فرانسیسی وجودیت پسند سارتر اور دیگر کی مدد سے اس نے دیتام میں امریکی چیرہ دستیوں کو مشتہر کرنے کے لیے "انٹرپیشل" اور کر انٹرپیوٹ، "منعقد کیا۔ 60ء کے عشرے کے آخری تین برس میں اس کی خوبصورت خود نوشت سوانح عمری کی تین جلدیں شائع ہوئیں۔

بیسویں صدی کی فلکر پر برٹنیڈرسل کے اثرات وسیع اور متنوع نوعیت کے ہیں۔ اپنی فعال زندگی کے زیادہ تر حصے میں کسی بھی موقع پر رسول کی 40 سے زائد کتب پرنٹ میں رہیں جن کے موضوعات فلسفہ، ریاضی، سائنس، اخلاقیات، سوشیالوجی، تعلیم، تاریخ، مذہب، سیاست اور تنقید تھے۔ آسٹریائی فلسفی لذوگ و ٹکنٹشین (جو کبھر ج میں اس کا شاگرد رہ چکا تھا) رسول کے منطقی جو ہریت کے نظریہ سے بہت متأثر ہوا۔ علم کی نوعیت اور حدود کی جستجو میں رسول شعبہ علمیات میں فلسفہ تحریبیت کی بھائی کا رہنمابن گیا۔ "Our Knowledge of the External World" (1926ء) اور "Inquiry into Meaning and Truth" (1982ء) میں اس نے بلا واسطہ تحریبیت کی بنیاد پر حقیقی علم کی وضاحت پیش کی۔





## 86- آربندو گھوش

پیدائش: 15 اگست 1872 عیسوی

وفات: 5 دسمبر 1950 عیسوی

ملک: ہندوستان

اہم کام: "The Life Divine"

ہندوستان کا عینیت پسند فلسفی سری آربندو گھوش آنسیویں صدی کے اوآخر اور بیسویں صدی کے اوائل میں ہندوستان کی تحریک آزادی کا ایک غیر معمولی رہنما بھی تھا۔ اُس کی فلسفیانہ تعلیمات "کامل ویدا نت" کے طور پر مشہور ہوئیں۔

آربندو 15 اگست 1872ء کو کلکتہ میں پیدا ہوا۔ اُس کا باپ ایک ڈاکڑ تھا جس نے انگلینڈ میں تربیت حاصل کی تھی۔ اُس نے اپنے بیٹے کی تربیت ہندوستانی روایت سے بالکل ہٹ کر کے اور اُسے تعلیم حاصل کرنے نے انگلینڈ بھیجا۔ آربندو نے یمنٹ پال ہائی سکول اور پھر کنگز کانج کیمبرج میں پڑھنے کے دوران مغربی نظریات کو بخوبی جان لیا، اور ساتھ ساتھ لاطینی

یونانی، فرانسیسی، جرمن اور اطالووی زبان میں عبور حاصل کیا۔ وہ مغرب میں 1914ء برس گزارنے کے بعد وطن واپس آیا۔ اُسی زمانے میں وہ اپنے پہلے روحانی تجربے سے گزارا۔ آروبندو ہندوستان واپس آنے کے بعد متعدد کالجوں میں استاد مقرر ہوا اور ہندوستانی وطن پرستی کو اپنا نصب الحین بنالیا۔ اُس نے یوگا بھی شروع کیا اور اس دوران ادوبت وید انس تتم کے مزید روحانی تجربات سے گزارا۔ 1908ء میں بم مارنے کی ایک سازش میں شریک ہونے کے شہر میں انگریز حکومت نے اُسے جیل میں ڈال دیا۔ قید کے دوران بھی روحانی تجربات کا سلسلہ جاری رہا۔ رہائی کے بعد آروبندو نے کچھ عرصہ مزید سیاسی سرگرمیوں میں حصہ لیا، لیکن ”اندر کی آواز“ نے اُسے پونڈی چیری میں مذہبی زندگی گزارنے پر اکسایا۔ وہ 1910ء تک وہیں رہا اور ایک آشرم قائم کیا۔ یہاں اُسے اپنی زندگی کا تیراہم روحانی تجربہ ہوا: حقیقت مطلق کا دیدار۔ اُس نے لکھنا شروع کر دیا اور اہم فلسفیات تحریر "The Life Divine" اُسی دور میں سامنے آئی۔

1914ء میں آروبندو کی ملاقات فرانسیسی عورت میرا رچڈ سے ہوئی تھی۔ وہ 1920ء میں پونڈی چیری واپس آئی اور آشرم کا انتظام اپنے ہاتھ میں لے لیا، یوں آروبندو کو عزلت شنسی کے لیے کافی وقت مل گیا۔ اُس کو اپنی زندگی کا چھھا بڑا روحانی تجربہ 24 نومبر 1926ء کو ہوا۔۔۔ ورائے ذہن کا نزول: ایسی حالت جس میں تمام دیگر نکتہ ہائے نظر کا تجربہ اپنے نقطہ نظر کے طور پر کیا جاسکتا ہے۔ اُس کی بقیہ ساری زندگی اپنے آشرم میں ہی گزری۔ آروبندو کی سوچ کی تہہ میں موجود فلسفیانہ ڈھانچہ "The Life Divine" میں بیان کیا گیا ہے۔ وہ اس کتاب میں یہ دریافت کرنا چاہتا تھا کہ حقیقت کیا ہے اور مادی دنیا میں شوری، ہستیوں کے طور پر ہمارے وجود کی وقعت کیا ہے؟ یہ وقعت معلوم ہو جانے کے بعد ہم کس انسانی یا الوہی مستقبل کی طرف کتنا آگے جاتے ہیں؟ ایسا کرنے میں گیئی تین فلسفیانہ سوالات سے نہیں کی ضرورت ہے: آخر کائنات وجود میں ہی کیوں آئی؟ یہ اپنے موجودہ اوصاف کی حامل کیوں ہے؟ اور اس میں انسان کا مقام کیا ہے۔ آروبندو کے پاس ان میں سے ہر ایک سوال کا جواب موجود ہے۔

وہ حقیقت یا ہستی کی نظر کے متعلق اپنے نقطہ نظر کے ساتھ آغاز کرتا ہے۔ اُس

نے اپنے شدی روایت کی پیروی میں اس حقیقت کو برہمن کہا۔۔۔ ہر جا موجود، مطلق و وجود مخفی، ایک قطبی وحدت، تمام تصوراتی بیانات سے ماوراء: ”خالص وجود از لی، لا حمد و لا ناقابل بیان، زمان کے اثرات سے ماوراء، مکاں کی توسعے سے بالاتر“ بے بیت بے کیفیت بے کیت۔۔۔“ ہندوستانی روایت کے ساتھ بندھے ہوئے بہت سے مفکرین اس قسم کا نظریہ قول کر لیں گے لیکن آروبندو نے اسے ایک غیر معمولی انداز میں ترقی دی۔۔۔ شنکر کے ادویت ویدانت کے ساتھ موازنہ کر کے اس نظریے کو واضح کیا جا سکتا ہے۔ برہمن کی حقیقت کو قبول کرتے ہوئے شنکر کہتا ہے کہ مادی دنیا اور عام ذات (نفس) لا زما مایا ہیں جس کی وجہ اودیا (اعلیٰ) ہے۔ یوں کہہ لیں کہ شنکر کے خیال میں صرف ہستی مطلق یعنی برہمن حقیقی ہے، اور ہونا یعنی قابل تغیر اشیاء کی مادی دنیا غیر حقیقی ہے۔ دوسری طرف آروبندو یہ سب برہمن ہے، کے اپنے شدی عقیدے کی تفسیر مختلف انداز میں کرتا ہے: اگر یہ سب ہستی برہمن ہے تو پھر مادہ بھی حقیقی ہوا، اور مادہ بھی برہمن ہے۔ کائنات کی ایک درست تفہیم میں نہ صرف روح کی حقیقت پر یقین بلکہ ”کائنات کو بنانے والے مادے کو قبول کرنا“ بھی لازمی ہے۔ روح کے ساتھ ساتھ مادے کے بھی حقیقی ہونے پر یہ اصرار آروبندو کی فکر کی صورت گری کرتا ہے۔ تیجاؤ سے کئی مشکلات کا سامنا کرنا پڑا۔

پہلا سوال یہ ہے کہ برہمن نے خود کو آشکار کرنے کا ارادہ ہی کیوں کیا۔ مابعد الطبيعیاتی مفکر کے لیے یہاں ایک آپشن ہے کہ وہ کائنات کو واحد کا لازمی مظہر قرار دے یا پھر اسے آزاد ارادے کا نتیجہ سمجھے۔ آروبندو نے پہلی آپشن کو مسترد کیا کیونکہ برہمن آزادی کے وصف سے محروم نہیں ہو سکتا۔ لیکن واحد کا مل، آزاد اور بے خواہش ہستی نے اپنے آپ کو آشکار کرنے کا سوچا ہی کیوں؟ آروبندو کی جانب سے پیش کردہ جواب روایتی ہندوستانی فکر سے مربوط ہے:

تو اگر حرکت کرنے یا ابدی طور پر جاہد رہنے کے لیے آزاد ہونا خود کو صورتوں میں ڈھالنا یا صورت کی قوایت کو اپنے اندر ہی استوار رکھنا حرکت اور تشكیل کے اختیار پر منحصر ہے تو اس کی وجہ صرف اور صرف سرور (آنند) ہی ہو سکتا ہے۔

یعنی برہمن اپنی فطرت میں خلقی طور پر موجود امکانات کی لامحدودیت کو آشکار کرنے میں سرت اٹھاتا ہے۔ کائنات کی ہستی کی وجہ بتانے کے بعد آروبند کو اس کے غالب ترین وصف یعنی تغیر کی وضاحت کرنا پڑی۔ اگر برہمن مطلق ابدی بے تغیر وجود ہے تو دنیاوی تبدیلی کیسے ممکن ہے؟ اس کا جواب ایک مرتبہ پھر رواتی ہے: برہمن نہ صرف سرت اور آنند بلکہ چوت (شعوری قوت) بھی ہے اور یہ قوت تمام تغیر و تبدیلی میں کارفرما ہے۔

آروبند کے ساجیاتی خیالات اس کے فلسفیات نظر کے ساتھ براہ راست مربوط ہیں۔ اس کے مطابق دو مرکزی وصف موجود ہیں جن کے ذریعہ غیر معین برہمن خود کو دنیا نے مظاہر میں آشکار کرتا ہے: نادہ (فطرت) اور شعور (آنما)۔ یہ دونوں وصف ایک دوسرے کے ساتھ قریبی تعلق رکھتے ہیں۔ فطرت کی دو بڑی اقسام ہیں۔۔۔ طبیعیاتی اور انسانی۔ آروبند کے مطابق فردا نامی معاشرے کی مطلق نیاد ہے، تمام انسانی رواج اور دستور اسی پر مرکز ہیں۔ خاندان، مختلف سماجی تنظیمیں، اقوام اور دیگر "مجموعے"، بعض فرد کی اعلیٰ تر تیکیں کے ذریعہ ہیں۔ خاندان میں وہ روحانی اور جسمانی سرتیں اٹھاتا ہے۔ عوامی تنظیموں میں فرد کی اولو الحرمی کے لیے ایک زیادہ وسیع لیکن کم قریبی میدان موجود ہے۔ قوم میں وہ اور بھی زیادہ دور کے احساسات اور مفہادات کی تیکیں ڈھونڈتے ہیں۔۔۔ اقتدار سیاست وغیرہ۔

چنانچہ آروبند کی نظر میں انسان ایک معاشرتی ہستی نہیں بلکہ ایک خود مختار ایک خود انحصار فرد ہے جس کی زندگی کائنات کا مرکز ہے۔ وہ تاریخ کے مادیت پسندانہ نقطہ نظر سے تھق نہیں تھا۔ سماجی مظاہر (داخلی و خارجی دونوں) کی حقیقی وجہ اس کی نظر سے اوجھل رہی۔ اس نے شعور کے میدان میں سماجی تضادات کے حل ڈھونڈنے چاہے۔ آروبند نے مطلق مقصد، یعنی "روحانیت یا فتنہ معاشرے" کی جانب نوع انسانی کی ترقی کوئی مستقل عوامل کے درمیان تضادات ختم کرنے پر تھی ارتقا کے طور پر تصور کیا۔۔۔ افراد، مختلف اقسام کی برادریاں اور نوع انسانی۔ "ہر ایک عصر اپنی تیکیں چاہتا ہے لیکن، ہر ایک دوسروں سے مسلک ہے۔"

آروبند کے مطابق ایک "روحانیت یا فتنہ معاشرہ" صرف ساری انسانیت کے فریم ورک کے اندر ہی بنا جا سکتا ہے۔ یہ مقصد پانے کے لیے تمام اقوام کو متعدد ہو کر ایک واحد عالمی ریاست بنانی چاہیے۔

بیسویں صدی کے نصف اول کے ہندوستان میں آرہو بندو کے نظریات مندرجہ ذیل حوالوں سے اہمیت رکھتے ہیں:-

1. اُس نے دیدانت کو زیادہ دنیادی بناتے ہوئے اسے قوی جدوجہد آزادی اور زندگی کے ساتھ بروٹ کیا۔
2. روحانی میدان میں انسانوں کی برادری کا پرچار کرنے کے ذریعہ ثابت کیا کہ استھصال زدہ اور پکلے ہوئے ہندوستانی بھی دنیا کے تمام انسانوں جتنے ہی اچھے ہیں اور جدوجہد آزادی اُن کا فطری حق ہے۔
3. نام نہاد روایت پسندی پر تنقید کرتے ہوئے اُس نے واقعٹا جا گیرداری اور اُس کی آئینہ یا لوبی کو مسترد کیا۔
4. آرہو بندو نے زور دیا کہ ہر امیت کے حامل ہندوستانی کو خواہ مدد ہونا چاہیے۔
5. آرہو بندو نے تعلیم دی کہ دنیا کے تمام لوگ آزاد اور سیاسی و معاشری لحاظ سے خود مختار اقوام میں متحد ہوں اور اقوام کی آزادی و خود مختاری سماجی ترقی کے لیے شرط لازم ہے۔





## 87- کارل ہیشپر ز

پیدائش: 23 فروری 1883 عیسوی

وفات: 26 فروری 1969 عیسوی

ملک: جرمنی

اہم کام: "فلسفی"

جرمن فلسفی کارل ہیشپر ز وجودیت کے بانیوں میں سے ایک شمار ہوتا ہے۔ اس کے کام نے فلسفہ کے ساتھ ساتھ جدید الہیات اور نفیات پر بھی اثرات مرتب کیے۔ وہ 23 فروری 1883ء کو اولنڈنبرگ میں پیدا ہوا۔ اس کے تھیالی اور دھیالی اجداد کسان تاجر اور پاستور تھے جو نسلوں سے جرمنی میں آباد تھے۔ اس کا وکیل باپ ڈسٹرکٹ میں ہائی کانٹیل تھا اور بعد میں ایک بینک کا ڈائریکٹر بن گیا۔ ہیشپر ز بچپن میں بہت نازک شرمیلا اور مریضانہ تھا۔ بچپن کی متعدد بیماریوں کے نتیجے میں اسے دمہ ہو گیا جو ساری زندگی ساتھ رہا۔

ہیشپر ز 1901ء میں ہیڈلبرگ یونیورسٹی میں داخل ہوا اور اگلے برس میونخ چلا گیا

جہاں قانون کی تعلیم چاری رکھی، مگر بدولی کے ساتھ۔ آئندہ چھ برس برلن، گوٹجن اور ہیڈلبرگ کی یونیورسٹیوں میں طب کا مطالعہ کرتے ہوئے گزارے۔ 1908ء میں طب کی پریکش کا ریاستی امتحان پاس کرنے کے بعد اس نے اپنا مقالہ "تاطبیجا اینڈ کرام" لکھا۔ فروری 1909ء میں وہ باقاعدہ ڈاکٹر بن گیا اور 1910ء میں یہودی عورت سے شادی کر لی۔ اس نے 1916ء سے ہیڈلبرگ یونیورسٹی میں فلسفہ کی چیئر سنبھالی اور 1937ء تک اس عہدے پر فائز رہا۔ زیادہ تر نازی عہد کے دوران ہیپر ز کو پڑھانے سے منع کر دیا گیا۔ 1948ء میں اس نے پہلے سوئٹر لینڈ میں پروفسری قبول کر لی۔

اپنی پہلی اہم تصنیف "جزل سائیکو پیٹھالوجی" (1913ء) میں ہیپر ز نے سائیکو تھر اپی کے سائنسی طریقوں کو گراہ کن اور بے چک قرار دے کر تھیڈ کا نشانہ بنایا اور اپنی کتاب "Psychology of World Views" (1919ء) شائع کی جس میں زندگی کی جانب مختلف مکندر ویوں کی کیٹلا ٹھنگ (زمرہ بندی) کی گئی۔ اس کا سب سے بڑا کام "فلسفہ" (1932ء) تاریخ فلسفہ کے بارے میں اس کا نقطہ نظر پیش کرتا ہے۔ ہیپر ز نے فلسفہ کو قلمیانہ غور و فکر کے ساتھ شناخت کیا، نہ کہ نتائج کے کسی جمیع سے۔ اس کا فلسفہ تجربہ کے حاشیوں اور حدود کو کھو جنے اور بیان کرنے کی ایک کوشش ہے۔ ایک اور اہم تصنیف سائنس اور جدید معاشری و سیاسی اداروں کی جانب سے انسانی آزادی کو لاحق خطرات کے متعلق بھی کافی کچھ لکھا۔ اس کی سیاسی تحریروں میں "The Question of German Guilt" (1946ء) بھی شامل ہے۔

ابتداء میں بطور ماہر فلسفیات کام کرنے کے دوران ہیپر ز نے جانا کہ مریض کا علاج محض ایک "کیس" کے طور پر نہیں کیا جا سکتا اور بندہ ہی اس کو کسی عمومی قانون کے دائرے میں رکھ کر دیکھا جا سکتا ہے۔ اس کے برکش مریض کے ساتھ کوئی ذاتی تعلق ضروری نظر آیا۔ اس ذاتی تعلق میں غالباً سائنسی اور معرفی طرزِ عمل مکمل طور پر چھوٹ گیا اور ہم ایک اقلیم حققت سے آگاہ ہوئے ہی قطعی معرفی خواہوں سے تصور نہیں کیا جا سکتا۔ ہیپر ز کہتا ہے: میں تمام چیزوں کی ہستی سے قطعی مختلف ہستی ہوں، کیونکہ میں کہہ سکتا ہوں کہ "میں ہوں۔" بلاشبہ میں

اپنے وجود کے متعلق جانتا ہوں، لیکن خود کو اپنے شعور کا معروض نہیں بنا سکتا۔ بطور معروض یا جانے والا ”میں“، ”محض اُن“ وہی حقائق کا مجموعہ ہے جو میرے شعور کو تشکیل دیتے ہیں۔ ”میں“ ہوں، ”میں“ میں، ”ان“ مشتملات سے اور بطور موضوع موجود ہوتا ہے۔ جب میں اس موضوع کو بطور معروض لینے کی کوشش کرتا ہوں تو ”محض ایک خالی نقطہ“ انا حاصل ہوتا ہے جو اتنا کی ایک خالی صورت سے زیادہ کچھ نہیں۔ ”میں ہوں“ کہنے پر ”میں“ سے یقیناً یہ انا مراد نہیں ہے۔

ہر سل اور دیگر کے ساتھ اتفاق کرتے ہوئے چیز پر زہارے شعور کو ہمیشہ بطور ارادی لیتا ہے، یعنی با معنی انداز میں کسی چیز کی جانب سست بند۔ کسی معروض کو جانتا اسے بطور given مانتا ہے۔ بلکہ ہم اس کے ساتھ دیگر معروضات اور انجام کا مردھنی دنیا میں شامل تمام معروضات کو مسلک کر دیتے ہیں۔ لیکن مجموعی دنیا (جس کی مجھے جتو ہے) اور نہ ہی ذات (جو میں ہوں) مردھنی حیثیت میں موجود ہو سکتی ہے۔ بایس ہم میں دونوں کو کسی نہ کسی صورت میں جانتا ہوں، لیکن وہ صورت حقیقی (given) دنیا سے مادر ہے۔

چیز پر ز کہتا ہے کہ ہم مطلق کو صرف علامتی طور پر جانتے ہیں۔ کوئی اور طریقہ ممکن نہیں۔ ہم حقیقت کے مردھنی ظفارے پر ہی قانع نہیں رہ سکتے کیونکہ کوئی بھی مردھنی چیز انجام کا رہ بھیت مجموعی شعور کا حوالہ رکھتی ہے اور زندگی و شعور پر اپنے مطالعہ میں ہم ایسے حقائق کا سامنا کرتے ہیں جو مردھنی، قطعی معنوں میں خالصتاً سائنسی توضیح کو قبول نہیں کرتے۔ سائنس کی یہ ناکامی بلاشبہ ایک ماورائی اقلیم کی حقیقت کو ٹاپت نہیں کرتی لیکن ہمیں مکافہ ذات میں ملئے والے اشارے کی پیرادی کا حق ضرور دیتی ہے۔ وجودی مکافہ تمام مردھنی حقائق سے ماورائیت ہے، لیکن یہ ماورائیت ہمیں دنیا سے پر کے کسی ماورائی ہستی سکھ نہیں لے جاتی۔ یہاں احادیث کا لیکی خوبی نہ ہم ہے۔ یہ دنیا مردھنات کے مشور میں رہنے کا نام۔ وجودی ذات شعور اور دنیا کے ساتھ مریبوط ہے، لہذا یہ اپنی تاریخی صورتحال سے بھی مریبوط ہوئی۔ یہ دیگر ہستیوں کے ساتھ تعلق میں خود کو پاتی ہے۔ صورت حال اس کی خود تحلیقی کا موقع فراہم کرتی ہے۔ چنانچہ ذات بے زمان ہستی نہیں بلکہ زمان میں وجود رکھتی ہے۔

چیز پر ز نے سائیکو پیچا لو جیکل مظاہر میں افرادی انتشار کا اظہار نہیں بلکہ اپنی افرادیت کے لیے انسان کی شدید جتو دیکھی۔ اس انتہائی جتو کو حقیقی فلسفہ کا ذہراً سمجھتے ہوئے

وہ اس نتیجے پر پہنچا کہ دنیا کی کوئی بھی منطقی تصور یہ علم نہیں۔ یہ صرف ”ہستی کے لیے صفر“ (Cipher of Being) ہی ہو سکتا ہے جسے ہمیشہ تفسیر کی ضرورت ہوتی ہے۔ چیپرز کے مطابق فلسفے کا داخلی متن صرف اس ”صفر“ کی گہری ”تفسیر“ کے ذریعہ مکشف ہو سکتا ہے اور فلسفے کا کام صرف دنیا پر غالب غیر منطقی پن کو سمجھنا اور اعلیٰ ترین دانش کے مأخذ کے طور پر اسے جاننا ہی ہے۔

کارل چیپرز کی وجودیت کی خصوصیات اُس کے ”Borderline Situation“ نظریہ میں سب سے زیادہ واضح ہیں۔ اُس کے خیال میں وجود کا حقیقی مفہوم انسانوں پر شدید صدے (بیماری، موت، احساس جرم وغیرہ) کی حالتوں میں مکشف ہوتا ہے۔ اسی لمحے میں ”صفر کا نزول“ واقع ہوتا ہے۔ انسان اپنی روزمرہ پر یہاں کوں کے بوجھ اور حقیقت کے متعلق سائنسی نظریات سے آزاد ہو جاتا ہے۔ وہ ایک عینی طور پر قریبی ہستی کا سامنا اور ایک ماورائی خدا کا تجربہ کرتا ہے۔

کارل چیپرز جرمنی میں اہم ترین وجودیوں میں سے ایک تھا۔ اُس نے انسان کے شعور اور ہستی کے حوالے سے کائنات کا جواز اور توضیح پیش کرنا چاہی اور سارے، کامیو وغیرہ کا نقیب ہنا۔





## 88-مارٹن ہیڈگر

پیدائش: 26 ستمبر 1889 عیسوی

وفات: 26 مئی 1976 عیسوی

ملک: جرمنی

اہم کام: "Being and Time"

جرمن فلسفی مارٹن ہیڈگر عیسوی صدی کی وجودیت کے بنیادی شارحین میں شمار ہوتا ہے۔ وہ ایک اچھوتا مفکر اور میکنالوجیکل معاشرے کا نقاد، اپنے عہد کا سر کردا وجودیت پسند تھا۔ اس نے یورپی ثقافتی شخصیات کی پوری ایک نسل کو متاثر کیا۔

ہیڈگر 26 ستمبر 1889ء کو شوارز لینڈ میں ایک کیتوولک سیکشن کے ہاں پیدا ہوا اور بچپن میں ہی مذہب کی جانب رجحان ظاہر کیا۔ سکول کی پڑھائی مکمل کرنے کے بعد وہ بطور شاگرد یوسیوں کے ساتھ شامل ہو گیا۔ فریبرگ یونیورسٹی میں اس نے کیتوولک دینیات اور قردوں و سلطی کے مسجی فلسفہ کا مطالعہ کیا (یونیورسٹی میں وہ ایڈمنڈ ہرزل کا اسٹنٹ تھا)۔ ہیڈگر

تے 1915ء میں فریبرگ میں پڑھانا شروع کیا۔ 1923ء سے 1928ء تک ماربرگ یونیورسٹی میں پڑھاتا رہا۔ 1934ء اور 1933ء میں ہٹر اور نازی پارٹی کی عوامی حمایت کے باعث ہیڈرگ کی پیشہ و رانہ سرگرمیاں محدود ہو گئیں۔

ہیڈرگ پر ہرسل کے علاوہ قبل از سفر افلاطونیوں، ڈینش فلسفی کیر کیگارڈ اور جرمی فلسفی فریڈرک نشے کا بہت گہرا اثر تھا۔ ہرسل کی مظہریات اور بالخصوص انسان کے مطالعہ میں نفیات کی مداخلتوں کے خلاف اُس کی جدوجہد نے نوجوان ہیڈرگ کے ڈاکٹریٹ مقاٹے کا پس منظر تیار کیا (1914ء)۔ لہذا بعد میں ہیڈرگ نے تشویش، فلک، فراموش، گاری، تجسس، ڈھنی دباؤ، چاہت کے بارے میں جو کچھ لکھا وہ نفیات کے معنوں میں نہیں تھا؛ اور اُس نے انسان عوامیت اور دیگر عوامی کے بارے میں جو کچھ لکھا وہ سو شیا لو جی، بشریات یا سیاسی سائنس سے متعلق نہیں تھا۔ وہ محض ہستی کے اطوار ملکشف کرنا چاہتا تھا۔

فریبرگ یونیورسٹی میں ہرسل کے ایک کوئیگ کی حیثیت میں ہیڈرگ سے توقع کی جاتی تھی کہ وہ تحریک مظہریت کو ہی آگے بڑھانے گا۔ تاہم ایک مذہبی رجحان رکھنے والے نوجوان کے طور پر اُس نے اپنی الگ راہ اپنائی اور 1927ء میں "Being and Time" شائع کر کے جرمی دنیا نے فلسفہ کو حیران کر دیا۔ اس کتاب کو اسی اہمیت کا حامل قرار دے دیا گیا؛ حالانکہ اسے پڑھنا تقریباً ناممکن ہے۔ اسے لاطینی ممالک میں بھی مقبولیت حاصل ہوئی، جہاں مظہریت کی تحریک پہنچ چکی تھی۔ فرانس میں ڈاں پال سارتر اور دیگر وجود یوں نے اس کا اثر قبول کیا اور ہیڈرگ کی جانب سے احتجاج کے باوجود اسے اس کتاب کی بنیاد پر سرکردہ ملحد وجودی قرار دیا گیا۔ تاہم انگلش بولنے والی دنیا میں کئی عشرون تک اسے کوئی اہمیت نہ دی گئی۔

"Being and Time" میں ہیڈرگ کا اٹھاگاٹ مقصد یہ آشکار کرنا ہے کہ انسان ہونے کیا مطلب ہے، یا انسان کیسے بنا جائے؟ یہ سوال ایک اور زیادہ بنیادی سوال تک لے جاتا ہے: یہ سوال کرنے کا کیا مطلب ہے؟ ہستی کا کیا مطلب ہے؟ "روزمرہ زندگی کی تہہ میں یہ سوالات موجود ہیں، لہذا یہ فطری سائنس کے تحریکی سوالات کی تہہ میں بھی موجود ہیں۔ انہیں اکثر نظر انداز کر دیا جاتا ہے کیونکہ روزمرہ زندگی ان سے بہت قریبی تلقی رکھتی ہے۔ آپ کہہ سکتے ہیں کہ ہیڈرگ کا مشن ہر انسان کو زیادہ سے زیادہ احساس شراکت کے ساتھ یہ سوال کرنے

پر سائل کرنا ہے۔ نوع انسانی کے موجودہ بحران میں یہ امر ثانوی اہمیت کا حامل ہے کہ کوئی شخص کسی قطبی جواب تک پہنچ پاتا ہے یا نہیں۔

ہیڈگر کے خیال میں یہ بحران اس عیقق تزل کا نتیجہ ہے جس سے مغربی فلکر کی طرف میکنیکل ترقی کے باعث گزر رہی ہے۔ یہ ترقی بیگانگی پر مبنی ہوئی اور ”ہستی کا ایک نہایت غیر معتبر انداز“ پیدا کیا۔ گراوٹ یا غیر معتبر پن کا تعلق انسانی ہستی کے ناقابل فرار انداز سے ہے۔ یعنی یہ ایک وجودی ایک اساسی قوایت (Potentiality) ہے۔ لیکن ادوار اور افراد مختلف درجوں میں اس کے رنگ میں رنگے ہوئے ہیں۔ تاہم ہیڈگر کی مؤخر تحریروں میں یہ کثر نقطہ نظر کچھ دھیما پر گیا۔

ہیڈگر نے ہرسل کی تعلیمات میں سیکھا کہ سائنسی کی بجائے مظہر یا تی طریقہ کار انسان کے انداز ہائے ہستی سے پرده اخاتا ہے۔ چنانچہ اس طریقہ کار پر عمل کرتے ہوئے وہ موضوع۔ معروض تعلق کی دو گرفتی کے ساتھ کلرا یا۔ روایتی طور پر اس تعلق کا مطلب ہے کہ انسان جاننے والے کی حیثیت میں اپنے مخالف ماحول کے اندر ”کچھ“ ہے۔ تاہم اس تعلق سے ماوراء ہونا اجازی ہے۔ دوسری طرف، عیقق ترین جان کا ری *Phainesthai* (لفظی مطلب خود کو دکھانا یا روشنی میں لانا) کا معاملہ ہے۔ *Phenomenology* (مظہریت) کا لفظ اسی یونانی لفظ سے مأخوذه ہے۔ روشنی میں کچھ موجود ہے۔ چنانچہ موضوع اور معروض کے درمیان فرق براہ راست نہیں بلکہ صرف تخلیل کاری کے ذریعہ ہی آتا ہے جیسا کہ سائنسوں میں۔

ہیڈگر کہتا ہے کہ انسان اپنی سوت تک اسی دنیا میں رہنے پر مجبور ہے۔ چیزوں کے درمیان پہنچنے ہونے کی حالت میں وہ تزل کا شکار ہوا اور اب چیزوں میں ہی جذب ہونے کو ہے۔ کبھی کبھی وہ عارضی طور پر بالکل ہی جذب ہو جاتا ہے۔ لیکن ایک تشویش یا غرض معتبر ہستی کو مکشف کرنے کے لیے سرگرم عمل رہتا ہے۔ یہ انسان کی آزادی انتخاب اور اپنا مالک خود بننے کی خواہش کو آشکار کرتا ہے۔ تشویش اور خوف وغیرہ انسانی شخصیت کی اولین صورتیں ہیں۔ یہ صورتیں انسان کی موضوعی ہستی تکمیل دیتی ہیں جسے ہیڈگر ”دنیا میں وجود“ کہتا ہے۔ اسی لیے اولین (Priori) صورتوں کا نظریہ ہستی کا نظریہ بن گیا۔ ہستی کا مطلب سمجھنے کی خاطر انسان کے لیے اجازی ہے کہ وہ تمام عملی مقاصد ترک کرے اور اپنے فانی پن سے آگاہ ہو۔ ہیڈگر کے

مطلوب، متواریموت کے رو برو ہونے کا احساس ہی انسان کو زندگی کے ہر ایک لمحے کی اہمیت کا دراک کرنے اور "سمجھی وجود کے ہتوں" سے چھکارا پانے کے قابل بناتا ہے۔ ہیڈگر کے فلسفے نے کیر کی گارڈ کے غیر منطقی رجھات، قلف، حیات اور مسرل کی مظہریت کو ملا دیا۔ سامنے سے دشمنی اور عیقیل یا سیت ہیڈگری وجودیت کا خاصا ہیں۔

انسانی محدودیت، موت، لاشیت اور معتبریت جیسے موضوعات پر ہیڈگر کی اچھوئی آراء کے باعث بہت سے تجزیہ نگاروں نے اسے وجودیت کے ساتھ مسلک کیا، اور اس کے کام نے ڈاں پال سارتر کو کافی مبتاثر بھی کیا۔ تاہم، ہیڈگر نے اپنے کام کی ان وجودی تشریحات کو مسترد کیا۔ اس کی فکر مائیکل فوکالٹ اور جیکس دیریداہ (Jacques Derrida) کے نظریات میں دوبارہ جلوہ گر ہوئی۔ 1960ء کی دہائی کے بعد اس کے اثرات براعظم یورپ سے باہر نکلے اور دنیا بھر میں انگریزی یونیورسٹیوں والے ممالک تک پہنچے۔





## 89- لڈوگ جوزف وِٹگنਸٹین

پیدائش: 26 اپریل 1889 عیسوی

وفات: 29 اپریل 1951 عیسوی

ملک: آسٹریا

اہم کام: "فلسفیانہ تحقیقات"

آسٹریائی فلسفی اور منطقی لڈوگ جوزف جوہان وِٹگنستین تجزیاتی فلسفہ کے بانیوں میں سے ایک تھا۔ وہ 26 اپریل 1889ء کو ویانا میں پیدا ہوا اور ایک امیر و شاکستہ خاندان میں پرورش پائی۔ لیز اور برلن میں سکول کی تعلیم حاصل کرنے کے بعد وہ ماچستر یونیورسٹی میں انجینئرنگ پڑھنے اگلینڈ چلا گیا۔ خالص ریاضی میں اپنی دلچسپی کے باعث وہ ٹریننگ کا لج، کیمبرج یونیورسٹی میں برٹینڈریسل کے پاس پڑھنے لگیا۔ وہاں اُس کی توجہ فلسفہ کی جانب مبذول ہوئی۔ 1918ء میں وِٹگنستین نے اپنی کتاب "Tractus logico-philosophicus" مکمل کر لی تھی۔ اُس کا خیال تھا کہ اُس نے "ٹریکٹس" میں فلسفیانہ مسائل کا "حتمی حل" پیش کر دیا ہے۔

بعد میں وہ فلسفہ سے کچھ قطع تعلقی اختیار کر کے کئی برس تک ایک آشر یا کوئی گاؤں کے ایلی میزبری سکول میں پڑھاتا رہا۔ 1929ء میں فلسفہ میں اپنا کام جاری رکھنے کے لیے واپس کمپرج آیا اور ٹرینیٹی کالج کی فیکٹری میں نامزد ہوا۔ وہ جلد ہی اپنی "ٹریکش" میں پیش کردہ مخصوص حالات کو مسٹر دکتر نے لگا اور "فلسفیانہ تحقیقات" (Philosophical Investigations) میں پیش کردہ خیالات کی جانب ملک ہوا۔ ٹکنشن نے 1947ء میں ریٹائرمنٹ لی اور 29 اپریل 1951ء کو مر گیا۔ وہ تہائی پسند اور حساس آدمی تھا۔ اُسے دکھاوے بازی سے نفرت تھی اور اپنی سادگی کی وجہ سے مشہور ہوا۔ تاہم اُس کے ساتھ تعلق میں آنے والے لوگ متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے۔

ٹکنشن کی فلسفیانہ زندگی کو دو ادوار میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ پہلے دور کی نمائندگی "ٹریکش" اور دوسرے کی "فلسفیانہ تحقیقات" کرتی ہیں۔ تاہم اُس نے زندگی میں فلسفے کو زیادہ تر ایک سامنی اور تصوراتی تجویزی کے طور پر ہی دیکھا۔ "ٹریکش" میں اس نے کہا کہ فلسفہ کا مقصد افکار کی مطلقی تصریح ہے۔ تاہم "فلسفیانہ تحقیقات" میں وہ کہتا ہے کہ "فلسفہ زبان کے ذریعہ ہماری ذہانت کی مسحوریت کے خلاف لڑائی ہے۔"

"ٹریکش" میں ٹکنشن نے کہا کہ زبان چیجیدہ قضیوں (Propositions) پر مشتمل ہے جنہیں کم چیجیدہ قضیوں میں تحلیل کرتے کرتے آپ سادہ اور بنیادی قضیوں تک پہنچ جاتے ہیں۔ چنانچہ دنیا چیجیدہ حقائق پر مشتمل ہے جنہیں کم چیجیدہ حقائق میں تحلیل کرتے کرتے ہم سادہ یا ایئمی حقائق تک پہنچتے ہیں۔ دنیا ان حقائق کا مجموعہ ہے۔ ٹکنشن کے "تصویری نظریہ تفہیم" (Picture theory of meaning) کے مطابق ایئمی حقائق یا "صورت حالات" کی تصویریکشی کرنا بنیادی قضیوں کی فطرت ہے۔ اُس نے دعویٰ کیا کہ زبان فطرت کے بنیادی قضیوں کی متقاضی ہے، اور اس کا نظریہ معانی تقاضا کرتا ہے کہ بنیادی قضیے ایئمی حقائق کی تصویریکشی کریں۔ اس تحلیل کے نتیجے میں صرف حقائق کی تصویریکشی کرنے والے قضیے۔۔۔ سائنس کے قضیے۔۔۔ ہی تفہیمی لحاظ سے بامعنی قرار پاتے ہیں۔ مابعد الطیعیاتی اور اخلاقی بیانات بامعنی دعوے نہیں۔ ویانا سرکل کے ساتھ مسلک مطلقی ثبوتیت پسند اس نتیجے سے عمیق طور پر متاثر ہوئے۔

تاہم، ٹکنشنین کو یقین ہو گیا کہ ٹریکش میں پیش کردہ زبان کا تک نقطہ نظر غلطی پر مبنی تھا۔ ”فلسفیانہ تحقیقات“ میں اس نے کہا کہ اگر آپ زبان استعمال ہونے کے انداز پر غور کریں تو انسانی استعمالات کا تصور عیاں ہو جاتا ہے۔ الفاظ اوزاروں جیسے ہیں اور جھپڑ اوزاروں کی طرح ہی مختلف کام انجام دیتے ہیں، چنانچہ انسانی اظہار متعدد و ظائف پورے کرتے ہیں۔ اگرچہ کچھ قصیے حقائق کی تصور کریں کے لیے استعمال ہوتے ہیں، لیکن کچھ دیگر کا مقصد حکم دینا، سوال کرنا، دعا مانگنا، عبادت کرنا، ملعون کرنا اور شکریہ ادا کرنا وغیرہ ہے۔ زبان کی لپک داری اور تصور کے اس نظریے نے ٹکنشنین کے تصور انسانی کھیل میں اظہار پایا۔ وہ اس نتیجے پر پہنچا کہ لوگ مختلف کھیلیں کھیلتے ہیں۔ مثلاً سائنس و ادب کا کھیل ماہر الہیات کی انسانی کھیل سے مختلف ہے۔ یہ، کسی قصیے کا مفہوم اس کے سیاق و سبق میں سمجھنا لازمی ہے۔۔۔ یعنی متعلقہ کھیل کے قواعد کے مطابق۔ فلسفیانہ بحثوں کے حل کی کنجی زیر استعمال زبان کے تجزیاتی عمل میں مضر ہے۔

ٹکنشنین کے فلسفیانہ نقطہ نظر کا ایک غیر معمولی وصف یہ دکھانا ہے کہ تصورات ایکثر اور ری ایکشنز، اور انسانی زندگی میں تصورات کے اظہار کے ساتھ کس طرح مربوط ہیں۔ ”ہم کو جو کچھ مہیا کر رہے ہیں وہ واقعی نوع انسانی کی فطری تاریخ پر آراء ہیں۔“ انسان الفاظ کے مفہوم کے متعلق محسوس ہونے والی پریشانی کو دور کرنے کے لیے یہ سوال کر سکتا ہے: ”ہم کس موقع پر، کس مقصد کے تحت فلاں الفاظ کہتے ہیں؟ ان الفاظ کے ساتھ کون سے افعال ملک ہیں؟ (مثلاً سلام کرنا) وہ کس صورت میں اور کس کام کے لیے استعمال ہوتے ہیں؟“ ٹکنشنین کا مقصد یہ دکھانا تھا کہ تصورات کی کارکردگی اور اہمیت کسی غیر مرئی اقیم ذہن کی وجہ سے نہیں بلکہ انسان کی صورت ہائے حیات کی وجہ سے ہے۔

یہ بتانا مشکل ہے کہ ٹکنشنین کا رویہ اپنی فلسفیانہ تخلیق کی جانب کیا تھا۔ اس نے ”فلسفیانہ تحقیقات“ کو غیر کامل قرار دیا؛ وہ اسے کامل صورت دینے کی بھرپور کوشش کرتا رہا مگر مایوس ہوا۔ وہ اپنے کام کے مقدار کے متعلق نا امید تھا۔ اس نے اپنی سوچ کو اپنے دور کی سائنسی دریاضیاتی روح سے بیگانہ خیال کیا۔ وہ اپنی تحریروں کو کسی مختلف ثافت سے تعلق رکھنے والے لوگوں کے ساتھ متعلق سمجھتا تھا۔

اس بارے میں کوئی شک نہیں کہ ٹکنشنین نے فلسفے کو زیادہ خود آگاہ بنایا اور اس کی

فطرت کا ایک نیا تصور متعارف کروایا۔ اس کے خیال میں ایک فلسفیانہ مسئلہ کوئی اسکی چیز نہیں کہ جس کا حل لا زماں ہو گا جائے: کوئی تھیورم ثابت نہیں ہوتا، اور نہ ہی کوئی مفروضہ پر کھا جاتا ہے۔ بلکہ مسئلہ ایک کنفیوژن ہے، اپنی ہی سوچوں کا الجھا ہوا جال۔ اس نے لکھا: ”فلسفہ اس قدر پیچیدہ کیوں ہے؟ اسے بالکل سادہ ہونا چاہیے۔۔۔ فلسفہ تو ہماری سوچ کی ان گرہوں کو کھوتا ہے جو ہم انجانے میں لگاتے ہیں۔ یہ کام کرنے کی خاطر فلسفہ ان گرہوں جتنے پیچیدہ عوامل ہیں انجام دیتا ہے۔ اگرچہ فلسفے کا اصل سادہ ہے، لیکن اس کی راہ میں سادہ نہیں ہو سکتی۔ فلسفے کا گنجکل پن اس کے نفس مضمون کی پیچیدگی نہیں، بلکہ ہماری گرہ دار تفہیم ہے۔“ درست قسم کی فلسفیانہ سوچ کا نتیجہ چاہی نہیں بلکہ ایک ایسیں کا سمجھا ہے۔۔۔ ٹکنشن اپنے تمام مطالعات میں ایک ایسے لفظ کا مثالیٰ تھا جو ہماری گرہ دار تفہیم کو سمجھادے۔

لڑوگ ٹکنشن میوسیں صدی کے موثر ترین فلسفیوں میں شمار ہوتا ہے۔ کچھ نقادوں نے تو اسے ایمانوئیل کانت کے بعد سب سے اہم فلسفی بھی قرار دیا۔ منطقی ثبوتیت پسندوں نے ”ٹکنشن“ میں پیش کردہ نظریات کو اپنایا۔ منطق کے متعلق اس کے کچھ نظریات نے جدید منطق کی ترقی پر اثر ڈالا۔





## 90- میخائل باختن

پیدائش: 17 نومبر 1895 عیسوی

وفات: 7 مارچ 1975 عیسوی

ملک: روس

اہم کام: "Problems of Destoyevsky's Poetics"

روسی ادبی نظریہ ساز اور زبان کا فلسفی میخائل میتالکووچ باختن شفافی تاریخ، انسانیات، ادبی تھیوری اور جماليات کے متعلق مغربی سوچ پر بہت گہرائی میں اثر انداز ہوا۔ وہ سچ مدعوں میں مارکسی نہیں تھا، لیکن 1920ء کی دہائی کے سو دیت یوین میں ایک نظریہ ساز مصنف ہونے کے نتے مارکسی نظریات سے بخوبی آگاہ تھا، اور روسی فارمل ازم نامی مکتبہ فکر سے بھی فسلک رہا جو 40 اور 50ء کی دہائیوں میں نئی تنقیدنامی امریکی تحریک کا قیب بنا۔

باختن Orel میں 17 نومبر 1895ء کو پیدا ہوا۔ اس نے پیغمبر گراؤ نوریشی میں داخلہ لیا اور 1918ء میں شہر سے چلے جانے تک وہیں رہا۔ 1918ء سے 1924ء تک

باقشن کی تحریریں اخلاقیات اور جماليات دونوں کے بارے میں تھیں۔ اُس نے روی فارملست (Formalist) نقادوں سے اختلاف کیا جو یقین رکھتے تھے کہ کوئی ادبی تحریر مصنوع یعنی تیکنیکی حربوں کا مجموعہ ہوتی ہے۔ جبکہ باقشن نے ادبی تحریر کے معنویاتی (Semantic) پہلوؤں پر زور دیا اور کہا کہ اصل اہمیت کسی چیز کو پیش کرنے کے انداز میں نہیں بلکہ اُس کے "مفهوم" میں تھی۔ وہ سماجی اور تاریخی سیاق و سباق میں اس مفہوم کو انجاگر کرتا ہے۔

1924ء میں باقشن واپس یعنی گراڈ (پیئر و گراڈ، موجودہ سینٹ پیئر بربگ) چلا گیا اور وہاں مختلف موضوعات پر لکھتا جا رکھا۔ 1927ء میں اُس نے "Freudianism: A Critical Sketch" کی کہ اُس نے پیچیدہ مسائل کو حد سے زیادہ سادہ فارموں لے بنا کر پیش کیا تھا۔ باقشن کی (Formal Method" 1978ء) میں بھی روی ادبی روایت پسندوں (Formalists) پر حملہ جاری رہا اور اُس نے انہیں تاریخ سے نا بلدقور اردا دیا۔ باقشن نے ناول کی تھیوری اور تاریخ پر متعدد کتب لکھیں۔ 1963ء سے پہلی ان میں سے کوئی بھی شائع نہ ہو سکی۔ "Problems of Dostoyevsky's Poetics" کا دوسرا ایڈیشن شائع ہونے پر بھی اُسے شناخت ملی۔

مارکسی نظریہ سازوں کی طرح باقشن بھی تاریکی و سماجی دنیا میں دلچسپی رکھتا۔۔۔ اس حوالے سے دلچسپی کہ انسان کس طرح سوچتے اور عمل کرتے ہیں۔ اُس نے آئینہ یا لوحیز بیان کرنے کے ذریعہ کے طور پر زبان کی اہمیت کو بھی شناخت کیا۔ باقشن کی نظر میں زبان بھی ہمیشہ مادی ہے۔ Saussure اور زبان کے ساختیاتی نقطے ہائے نظر کی خالقت کرتے ہوئے وہ کہتا ہے کہ زبان کے استعمال کا تحریر کرنا لازمی ہے۔

باقشن کے نظریات کا محور تصور "ڈائلگ" اور یہ نقطہ نظر ہے کہ زبان۔۔۔ تحریر یا تقریر میں۔۔۔ ہمیشہ ڈائلگ یا مکالمہ ہوتی ہے۔ ڈائلگ کا یہ تصور مارکسی نظریہ جملیات سے مختلف ہے۔ البتہ یہ بھی ڈائلگ کی سماجی نوعیت اور اُس کی غلتوں جملیات پر زور دیتا ہے۔ ڈائلگ تین عناصر پر مشتمل ہے: مقرر، سامع اور آن دونوں کا باہمی تعلق۔ چنانچہ زبان (اور اُس کے ذریعہ بیان کردہ خیالات، حروف، سچائی کی صورتیں وغیرہ) ہمیشہ کم از کم دلوگوں کے

درمیان ربط کی پیداوار ہے۔

"The Dialogic Imagination" میں شامل باختن کا مضمون

"Discourse in Novel" خصوصی اہمیت کا حامل ہے۔ وہ اس کا آغاز ایک مسئلہ پیش کرنے کے ساتھ کرتا ہے: اگر مغربی شاافت میں شاعری زیادہ مراعات یا فہرست انداز ہے تو پھر آپ نادلوں میں زبان کی کارکردگی کے بارے میں کیا کہہ سکتے ہیں۔ فکشن اور نثر میں زبان کا انداز اور انداز عمل شاعری سے قطعی مختلف ہے؛ ان طرز ہائے خن میں مفہوم تحلیق کرنے کا تصور شاعری سے مختلف ہے۔ اس سوال کا ایک جواب یہ ہے کہ آپ نادلوں کے بارے میں بات ہی نہیں کر سکتے، یا نہیں کرنی جائیے۔ فرانسیسی نسوانیت پسندوں کی نظر میں ناول حقیقت نگاری کا ایک حصہ ہیں۔ اس تناظر میں اظہار ایت زبان کی کوئی بھی صورت زبان کو منحکم اور متعین بنانے کی کوشش کا حصہ ہے اور یہ بری بات ہے۔ ایک اور تناظر میں ناول اور شاعری کی کارکردگی کا کوئی موازنہ موجود نہیں۔ شاعری آرٹ کی ایک صورت اور خوبصورتی کا نام ہے؛ دوسری طرف فکشن ایک قسم کافی خطاب، ایک ادبی انداز ہے جس کا مقصد کوئی چیز پیش کرنا ہے نہ کہ کوئی جمالياتی اثر ڈالنا۔ یہ تعریفیں کافی حد تک تاریخی رجحانات پر بنی ہیں: ناول تلقین کی تشرییروں میں سے ماخوذ ہے۔ شاعری بھی ناصحانہ فریضے سے محروم نہیں، لیکن بالعموم شاعروں کو جمالياتی فریضے (سرت) اور ناول کو ناصحانہ فریضے (ہدایت) کے ساتھ منسوب کیا جاتا ہے۔

باختن شاعری اور نثری فکشن کے درمیان اس تفہیم اور اُن کے سماجی و ظانف کے ساتھ آغاز کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ فن تقریر (لوگوں کو مائل یا قائل کرنے کے لیے زبان کا ماہرانہ استعمال - Rhetoric) مغربی شاافت میں بھی شاعری کے ماتحت رہا ہے کیونکہ فن تقریر کا ایک سماجی مقصد ہے: یہ کچھ کرتا ہے۔ شاعری نے تقریباً بھیشہ ہی ایک جمالياتی سطح پر ظانف انجام دیے۔ شاعری دیوار پر آویزاں پینٹنگ جیسی ہے؛ جبکہ نثر باور پی خانے کی کسی مشین جیسی۔ باختن کی نظر میں فکشن کوئی وظیفہ انجام دینے کی وجہ سے ثابت اوصاف کا حامل ہے۔ اول، یہ زبان کے استعمال کی سماجی اور تاریخی اعتبار سے مخصوص صورت ہے۔ کسی بھی تاریخی لمحے میں شاعری کی نسبت ناول فن تقریر کی دیگر موجود صورتوں۔۔۔ مثلاً صیافت، اخلاقیات، نہہب، سیاست اور معاشیات۔۔۔ کے ساتھ زیادہ کچھ مشترک رکھتا ہے۔

درحقیقت ناول مخصوص آرٹلک یا جمالیاتی نظریات سے زیادہ فن تقریر کی سماجی / تاریخی صورتوں کی جانب زیادہ میلان کا حامل ہے۔ جبکہ شاعری بیانیادی طور پر جمالیاتی اور ثانوی چیزوں کو اچاگر کرتی ہے۔

باختن کہتا ہے کہ زبان کا استعمال ہونے پر ہمیشہ دو قسمی نافذ اعمال ہوتی ہیں: ایک مرکز مائل اور دوسری مرکز گریز۔ اول اللہ کرقوت چیزوں کو ایک مرکزی نقطے کی جانب لاتی ہے؛ اور موئخر الذکر چیزوں کو مرکز سے پرے اور باہر کی طرف دھکیلتی ہے۔ مونو لا جک زبان مرکز مائل ہے اور تمام عناصر کو ایک واحد اندازخن کی جانب لاتی ہے۔ دوسری طرف ڈائیلاگ مرکز گریز ہے اور چیزوں کو دوسروں کے ساتھ مربوط کرتا ہے۔ ڈائیلاگ کے نظریہ پر مزید روشنی ڈالنے ہوئے باختن نے کہا کہ تمام الفاظ یا جملوں کا مقصد ایک جواب، ایک رو عمل دینا ہے۔ روزمرہ میں الفاظ کو سامع کے اپنے تجھیلاتی نظام کے مطابق سمجھا جاتا ہے: چنانچہ کسی جملے کی تفہیم سامع کے رو عمل سے علیحدہ نہیں کی جاسکتی۔ سامع کا "تجھیلاتی افق" ان مختلف سماجی زبانوں پر مشتمل ہے جنہیں وہ استعمال کرتا ہے۔ ڈائیلاگ ازم مقرر کی مختلف زبانوں اور سامع کی زبانوں کے درمیان ایک تال میل (Interaction) کی جانب میلان ہے۔

میلوں کا ناول "موبی ڈک" باختن کے نظریات کی ایک عمدہ مثال ہے۔ میلوں نے زبانوں کی بہت سی اقسام استعمال کیں: وہیں کاشکار کرنے والی صنعت کی زبان، کیلوں ازم کی زبان، گھریلو جذباتی زبان، شیکپیئری ڈرامہ کی زبان، افلاطونی فلسفہ اور جمہوریت وغیرہ کی زبان۔ وہ اپنے قارئین میں اضافہ کرنا چاہتا تھا۔





## 91- ولہم رائخ

پیدائش: 24 مارچ 1897 عیسوی

وفات: 3 نومبر 1957 عیسوی

ملک: یوگرین

اہم کام: "Mass Psychology of Fascism"

دیانتے تعلق رکھنے والے مشہور ماہر نفیات اور فلسفی ولہم رائخ نے تحلیل نفسی کا ایک نظام وضع کیا جو ایک مجموعی کرداری ڈھانچے پر مرکز رکھانے کے انفرادی اعصابی (نیورولک) علامات پر تحلیل نفسی پر اس کا ابتدائی کام ہنسی۔ سیاسی تحریک اور "اور گونوی" نام نہاد سائنسی نظام میں مشغولیت کے باعث دب گیا۔

رائخ 24 مارچ 1897ء کو آسٹریا میں پیدا ہوا۔ اُس نے برلن سائیکو انالیک انسٹی ٹیوٹ میں تربیت حاصل کی اور 1924ء میں دیانتا سائیکو انالیک انسٹی ٹیوٹ میں فکٹری میں شامل ہو گیا۔ 1914ء اور 1918ء کے درمیانی برسوں میں اُس نے پہلی عالمی جنگ میں خدمات

انجام دیں اور لیفٹینٹ کے عہدے تک پہنچا۔ فوج کی ایک کافی بڑی انفیٹری کا چار سال تک انچارج رہنے کے بعد اس نے مزید تعلیم کے لیے چھٹی کی باقاعدہ درخواست جمع کروادی۔ پہلے وہ دیانا سکول آف ای میں داخل ہوا لیکن جلد ہی خود کو اس کے لیے غیر موزوں محسوس کرتے ہوئے میڈیکل سکول میں چلا گیا۔ مالی مشکلات نے اس کا کالج میں ٹھہرنا مشکل بنا دیا لیکن دیگر میڈیکل طلباء کو ٹھوٹن پڑھا کر کام چلا یا۔ وہ دو سال تک بہت خراب خوراک پر گزار کرتا رہا۔ اس سب کے باوجود اختیارات میں کامیاب ہوا اور فزکس، کیمیئری و بیا لو جی میں امتیازی نمبر حاصل کیے۔

1919ء میں رائخ نے جنسیات (Sexology) کے موضوع پر ایک سینما رکا اہتمام کیا اور اس کی صدارت بھی کی۔ سگمنڈ فرائید کو رائخ کے کام کا علم ہوا اور اسے ملاقات کی دعوت بھیجی۔ فرائید ڈھنی مسائل کی کار آمد حل تجویز کرنے والے اولین ماہرین میں سے ایک تھا۔ وہ والدین اور بچوں کے درمیان جنسی مسائل پر بھی کام کرتا تھا۔ رائخ نے اسے پسند کیا اور جلد ہی اس کا پروکار بن گیا۔ فرائید نے اسے اپنی دیانا تی سائیکلو ایلک سوسائٹی میں شامل کر لیا جس میں وہ نفیاتی مسائل والے مربیوں کا معاون کرتا تھا۔ معاشوں کے دوران ہی رائخ کی ملاقات 18 سالہ مریضہ اپنی سے ہوئی اور اس سے ملاقاتیں کرنے لگا۔ جب رائخ نے دیانا میڈیکل سکول سے ڈاکٹریت کے ساتھ گر بجواش کی تو دونوں ایک اپارٹمنٹ میں اکٹھ رہنے لگے۔ 1922ء میں فرائید نے رائخ کو اپنے تحلیلی نفیاتی کلینک میں اسٹاف بننے کو کہا۔ کچھ عرصہ بعد رائخ اور اپنی کی پہلی بیٹی پیدا ہوئی۔ 1926ء میں اس کا بھائی ٹپ دق کے باعث مر گیا۔

رائخ آسٹریا میں سو شلست پارٹی کا رکن رہ چکا تھا لیکن 1930ء میں برلن منتقل ہو جانے پر کیمیونٹوں میں شامل ہو گیا۔ تاہم بر تھک نٹرول اور جنسی تعلیم جیسے معاملات پر اس کے خیالات و نظریات رائخ مارکیوں کے ساتھ گلراو کا باعث بنتے رہے اور 1933ء میں اسے کیونٹ پارٹی سے نکال دیا گیا۔ دوسری طرف اس کی تھیوریز فرائید پسندوں کو بھی ناگوار لئے لگیں اور اسے 1934ء میں انٹریشل سائیکلو جیکل ایسوی ایشن کی رکنیت سے بھی محروم ہونا پڑا۔ فرائید اس کی سائنسی تحقیقات سے اتفاق نہیں کرتا تھا۔ 1933ء میں شائع ہونے والی کتاب ”ماں سائیکا لو جی آف فاشرم“ میں رائخ نے فاشیوں کو جنسی طور پر احتصال زدہ نیورولک

قرار دیا۔ نازیوں نے اقتدار میں آنے کے بعد اس پر پابندی لگادی۔ رائخ نے محوس کر لیا کہ دہ شدید خطرے سے دوچار ہے اور فوراً جرمنی سے چلا گیا۔ اس نے کوئی دو برس ناروے میں گزارے اور پھر 1939ء میں امریکہ پہنچا۔

امریکہ میں جلاوطنی کی زندگی گزارنے کے دوران رائخ نے "Orgone energy" پر سائنسی تحقیق کی جس میں فراہیڈ کے نظریہ libido کو "Orgone" میں تبدیل کر دیا گیا۔۔۔ ایک قسم کی ہمہ گیر قوت۔ (تاہم بہت سے سائنسدانوں کا خیال تھا کہ رائخ نے سائنسی غلطیاں کیں، اور کچھ نے تو اس کی تھیوری کو جعلی سائنس بھی قرار دیا۔) Orgone تو اتنا کی کی ایک غیر ثابت شدہ صورت ہے جسے رائخ نے پہلی بار 1930ء کی دہائی کے اوپر میں بیان کیا۔ رائخ کے خیال میں اور گون قدیم کا نتیجہ تو اتنا کی کی ایک قسم ہے، نیلے رنگ کی جو ہر جگہ موجود اور موسم آسمان کے رنگ، کشش، ثقل، کہکشاوں کی تشكیل اور ایچھے یہ جان شہوت کی ذمہ داری ہے۔ (آرگزام یا یہ جان شہوت کے بعد ہونے والے احساس عافیت کی وجہ بقول رائخ یہ ہے کہ آرگزام سارے بدن میں اور گون تو اتنا کے بہاؤ کو تیز کر دیتا ہے۔) اس نے تو یہ خیال بھی ظاہر کر دیا کہ یہ تو اتنا کی UFOs میں بھی استعمال ہوتی ہوگی۔

اینی تھیوری کے ذریعہ رائخ اس نتیجے پر پہنچا کہ بیماری کی بیماری وجہ جسم کی اور گون تو اتنا کم یا غیر متوازن ہو جانا ہے۔ رائخ نے Orgone accumulator نامی میشین بھی تیار کی جو اس کے مطابق اور گون تو اتنا کی کو مرکوز اور سشور کر سکتی تھی۔ مریض میشین کے اندر بیٹھ کر مرکز شدہ اور گون تو اتنا کی جذب کرتا۔ متبادل طب میں اور گون بہت اہم ہے اور اب بھی (بستور کسی سائنسی توئین کے بغیر) علاج میں استعمال ہوتی ہے۔ "The Function of Orgasm" (1927ء) میں رائخ کہتا ہے کہ یہ جان شہوت حاصل کرنے کی الہیت صحت مند فرد کا ایک لازمی و صفت ہے؛ یہ جان شہوت کے ذریعہ جمع شدہ جنسی تو اتنا کی کو منتشر کرنے میں تاکہ ای بالغوں میں نیروسکس پیدا کر سکتی ہے۔ اس کتاب نے اسے جنسی۔ سیاسی تحریک کے ساتھ جوڑ دیا جو انتقلابی بائیں بازو کی سیاست کو جنسی تعلیم و آزادی کی حمایت کے ساتھ ملانے کی کوشش تھی۔

رائخ نے کہا کہ اس کی جنسی۔ معاشری تھیوری، فاسڈرم کے مطابق پر لاگو کرنے کے

ذریعہ "وقت کی کسوٹی پر پوری اُتری۔" وہ اس تھیوری کو اپنی کتاب "ماں سائیکالوگی آف فاشرزم" میں واضح کرتا ہے۔ اُس نے اس کتاب میں انسانی کرداری ڈھانچے کے متعلق اپنے کلینیکل علم کو سماجی اور سیاسی سطح پر لا گو کیا۔ وہ اس نقطے نظر کو سختی سے مسترد کرتا ہے کہ فاشرزم کسی واحد فرد یا قوم کی آئینہ یا لوگی یا ایکشن ہے یا کوئی نسلی یا سیاسی گروہ اس کا ذمہ دار ہے۔ اُس نے مارکسی نظریہ سازوں کی پیش کردہ خالصتاً سماجی۔ معاشی توضیح کو بھی مسترد کیا۔ وہ فاشرزم کو اوس طب انسان کے غیر منطقی کرداری ڈھانچے کا اظہار سمجھتا ہے وہ انسان جس کی بنیادی حیاتیاتی ضروریات اور تحریکات ہزاروں برس سے دبی ہوئی ہیں۔ لہذا اس استحصال کے سماجی و فلسفی اور اس میں استبدادی خاندانی ڈھانچے اور کلینیکیا کے نہایت اہم کردار کو جاہانچنے کی ضرورت ہے۔ رائج نے دکھایا کہ کس طرح منظم باطیل، بیشمول فاشرزم کی ہر صورت عوام کی غیر تسلیکیں یافتہ شہوتی امنگوں پر منحصر ہے۔

"ولهم رائج اتفعث ثرست فلذ" کی رسمی تحریکیں کے مطابق رائج کے کام کو نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ مغلیم فاشٹ تحریکوں کو جنم دیئے والا انسانی کرداری ڈھانچے بدستور موجود ہے اور ہمارے موجودہ سماجی تاز عات پر غالبہ پائے ہوئے ہیں۔ اگر اپنے دور کی بدھنی اور عذاب کو ختم کرتا ہے تو ہمیں اس کی وجہ بننے والے کرداری ڈھانچے کی جانب توجہ مبذول کرنا ہوگی۔ ہمیں فاشرزم کی عوامی نفیاں کو سمجھنا ہوگا۔

فاشٹ رجحانات کی وجہ بیان کرتے ہوئے رائج نے کہا: "میرے میدی یکل تجربات نے مجھے سکھایا ہے کہ فاشرزم محض اوس طب انسان کے کرداری ڈھانچے کا منظم سیاسی اظہار ہے، ایسا ڈھانچہ جو کسی مخصوص نسل یا قوم یا پارٹی تک ہی محدود نہیں بلکہ عوامی اور بین الاقوامی ہے۔ انسانی کردار کی روشنی میں جانچے جانے پر فاشرزم ہماری استبدادی مشینی تہذیب کے استحصال زدہ انسان کا بنیادی جذباتی طرز میں ہے۔ فاشٹ پارٹیاں اس مشینی انداز حیات کا نتیجہ ہیں نہ کہ اس کے بر عکس۔ ایک بھی ایسا انسان موجود نہیں جو اپنے ڈھانچے میں فاشٹ احساس اور سوچ نہ رکھتا ہو۔۔۔ فاشٹ ذہنیت بالائیتے انسان کی ذہنیت ہے جو غلام ہے، جو اخباری کا متنی اور اس کے ساتھ ساتھ با غنی بھی ہے۔"

رائج نے محسوس کیا کہ گزشتہ تین سو سال کے سماجی اقدامات عوامی فاشرزم کے

بدست ہاتھی کو قابو کرنے کے قابل نہیں رہے۔ چنانچہ اس سے نئنے کے لیے فطری حیاتیاتی ورک ڈیموکریسی کو بین الاقوامی انسانی میل جوں میں متعارف کروانے کی ضرورت ہے۔

کارآمد جمہوریت یا (Work Democracy) محبت، کام اور علم کا فطری عمل ہے جب سے معاشرہ موجود ہے اور جب تک رہے گا) میعیشت اور انسان کی سماجی و شفافی زندگی کا انگریز تھا ہے اور رہے گا۔ کارآمد جمہوریت زندگی کے ان تمام افعال کا مجموعہ ہے جن پر منطقی شخصی تعلقات کی حکمرانی ہے۔

کارآمد جمہوریت کوئی نظریاتی نظام نہیں۔ نہ ہی یہ "سیاسی" نظام ہے جسے کسی پارٹی، سیاست دانوں یا مشترک نظریات رکھنے والے کسی گروپ کے پروپیگنڈا کے ذریعے انسانی معاشرے پر لاگو کیا جا سکتا ہے۔ کوئی ایسا واحد اور روایتی سیاسی اقدام موجود نہیں کہ جس کے ذریعہ کارآمد جمہوریت کو "متعارف" کرایا جا سکتا ہو۔ کارآمد جمہوریت کو ایک جمہوریہ یا مطلق انسان ڈکٹیٹر کے انداز میں متعارف نہیں کرایا جا سکتا۔ اس کی وجہ بہت سادہ ہے: کارآمد جمہوریت ہمیشہ موجود ہتی اور عمل کرتی رہتی ہے چاہے کسی سیاسی پارٹی یا نظریاتی گروپ کو اس کی موجودگی کا علم ہو یا نہ ہو۔ فطری کارآمد جمہوریت کا عمل سماجی روایات کے عین خالف یا اس کے کم و بیش مطابق ہو سکتا ہے۔ تاہم یہ کارآمد جمہوری عمل جہاں بھی جاری ہوئی تفاصیل کرتا ہے کہ سماجی نظریات اور روایات کو فطری ضروریات کے لیے لازمی کام اور فطری سائنس میں واضح طور پر ظاہر ہوتا ہے۔ ان اہم سماجی افعال کو روکا یا فروغ دیا جا سکتا ہے؟ کام کرنے والے مرد اور عورتیں ان سے آگاہ یا لालعم ہو سکتے ہیں۔ لیکن ان افعال کو کبھی بھی ختم نہیں کیا جا سکتا ہے۔ "لہذا یہ منطقی سماجی عمل کی خوبی بنیاد ہیں۔

نظریاتی سیاسی نظاموں کی بنیاد زندگی کے فطری عمل پر ہے۔ یہ نظام زندگی کے فطری عمل کو روکتے یا فروغ دیتے ہیں۔ مگر یہ نظام انسانی معاشرے کی "بنیاد" کا حصہ نہیں۔ اگر یہ نظام جمہوری ہوں تو زندگی کا فطری نظام آگے بڑھتا ہے اور اگر یہ جاہر انہ ڈکٹیٹ کروانے والے ہوں تو اس عمل کی راہ میں رکاوٹ بن جاتے ہیں۔

کارآمد جمہوریت کو کسی سیاسی نظام کی طرح لوگوں پر نافذ نہیں کیا جا سکتا۔ زندگی کو قائم رکھنے کے لیے ضروری کام کرنے والے افراد یا تو سماجی عوامل کے لیے اپنی ذمہ داری سے

آگاہ ہوتے ہیں یا پھر یہ آگئی ایک درخت یا جسم کی طرح خود بخود ارتقا پاتی ہے۔ سماجی ذمہ داری کا یہ شعور سماجی نظاموں کو معاشرے کے جسم پر رسولیاں بن کر ابھرنے سے روکنے کے لیے لازمی شرط ہے۔ اس کے علاوہ انسانی معاشرے کے اداروں کو کارآمد جمہوریت کے فطری افعال سے ہم آہنگ کرنے کے لیے لازمی ہے کہ تمام پیشوں سے وابستہ مرد اور عورتیں اپنی سماجی ذمہ داری سے آگاہ رہیں۔ سیاسی نظام آتے جاتے ہیں اور سماجی زندگی کی بنیاد میں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی۔ نہ ہی سماجی زندگی ختم ہوتی ہے۔ لیکن اگر محبت، کام اور علم جیسے فطری افعال ایک دن کے لیے بھی ختم ہو جائیں تو انسانی معاشرے کی بخش ہمیشہ کے لیے رک جائے۔ فطری محبت، زندہ رہنے کے لیے لازمی کام اور فطری سائنس زندگی کے "مختلقی" افعال ہیں۔ چنانچہ کوئی بھی غیر مختلقی چیز ان کی دشمن ہے۔ سیاسی غیر مختلقی پین زندگی کو بد نما بناتا اور تباہ کرتا ہے۔ سماجی زندگی کا یہ بگاڑ پیدا ہونے کی وجہ زندگی کے فطری افعال کو تسلیم کرنے میں ناکامی ہے۔ رائج کے نظریات موجود عالمی صورت حال کو سمجھنے میں بہت معاون ہیں۔ آج ہمیں فاشزم کی نئی صورت "عالیٰ دہشت گردی" کا سامنا ہے۔ بلاشبہ رائج کا نفیاٹی فلسفہ نئے انسانی حالات اور مسائل کو سمجھنے کی کنجی ثابت ہو سکتا ہے۔





## 92- ہر برٹ مار کیوزے

پیدائش: 19 جولائی 1898 عیسوی

وفات: 29 جولائی 1979 عیسوی

ملک: جرمنی

اہم کام: "One Dimensional Man"

برمن امریکی فلسفی ہر برٹ مار کیوزے ریڈ یکل لیفت اور نیولیفت کا سر کردہ نظریہ ساز اور اشیائیست کا شدید نقاد ہونے کے طور پر شہرت رکھتا ہے۔ وہ 19 جولائی 1898ء کو برلن میں پیدا ہوا اور برلن و فریبرگ یونیورسٹیوں میں تعلیم حاصل کی۔ وہ انسٹی ٹیوٹ آف سوشل ریسرچ فرینکرفٹ کے ساتھ 1933ء تک وابستہ رہا جب نیشنل سوشنل سوسائٹی پارٹی بر سراقتہ رہ آئی اور سکول بند کر دیا گیا۔ مار کیوزے بھرت کر کے امریکہ جا بسا اور انسٹی ٹیوٹ آف سوشل ریسرچ، کولمبیا یونیورسٹی میں شمولیت اختیار کر لی (1934ء)۔ 1940ء کی دہائی کے دوران فیڈرل گورنمنٹ کی مختلف اشیائی جنس ایجنسیوں نے اسے ملازمت دی۔ 1950ء کے بعد اس

نے باری باری کو لمبیا، ہارورڈ اور برانڈیس یونیورسٹیوں میں پڑھایا اور کیلی فورنیا یونیورسٹی سان ڈیا گو میں بھی خدمات انجام دیں۔

طلیاء رہنماؤں میں مارکیوزے کے اثرات یورپ اور امریکہ میں یونیورسٹی بغاوتوں کے دوران عیاں ہوئے (1960ء کی دہائی کے اوآخر میں)۔ اُس کی تحریریں "Eros and Counter Civilization" ("One Dimentional Man" 1955) ("Studies in Critical Revolution and Revolt" 1972) اور "Philosophy" (1972ء) میں نظر کی عکاس ہیں کہ صرف جمہوری عمل کو مسترد کر کے ہی کچھ سماجی برائیوں کا خاتمہ کیا جاسکتا ہے۔ اُس نے کہا کہ قائم شدہ نظام کو مؤثر ترین چیز کا سامنا مزدوروں کی بجائے طلیاء اور اتفاقی گروپس کی جانب سے ہو گا۔ اُس کے خیال میں مزدور صورت حال کو جوں کا توں رکھنے کے حق میں ہوتے ہیں۔ مارکیوزے کا سماجی فلسفہ اور مذکور کتب میں سے پہلی دو میں ملتا ہے۔

مارکیوزے نے 60ء کی دہائی کے دوران بطور فلسفی، سماجی نظریہ ساز اور سیاسی کارکن عالمی سطح پر شہرت حاصل کی۔ میڈیا نے اُسے "بابائے نیولیفت"، "قرار دیا۔ اُس کے نظریہ "یک جہتی"، "معاشرہ نے معاصر سرمایہ اور اور یا سماجی کیوں نہ معاشروں پر تقیدی تناظر مہیا کیا۔

1928ء میں شائع ہونے والے پہلے آرٹیکل میں مارکیوزے نے مظہریت، وجودیت اور مارکسزم کے فلسفیات تناظروں کی تالیف پیش کرنے کی کوشش کی ایسی تالیف جو عشروں بعد متعدد "وجودی" اور "مظہریاتی" مارکسیوں نے دوبارہ اختیار کر لی (مثلاً ٹاؤن پال سارتر اور مور اُس مارلوپنی)۔ نیولیفت کے دانشوروں اور امریکی طلبائے بھی اس کا اثر قبول کیا۔

مارکیوزے کا کہنا تھا کہ زیادہ تر مارکسی فکر انحطاط کا شکار ہو کر کثر رائخ العقیدگی بن گئی تھی، لہذا تھوڑی میں نئی جان ڈالنے کے لیے مظہریاتی تجربے کی ضرورت تھی۔ ساتھ ہی ساتھ وہ یہ بھی یقین رکھتا تھا کہ مارکسزم نے فرد کے منسلک کو نظر انداز کیا اور ساری زندگی سماجی قلب ماہیت اور سرمایہ داری سے سو شلوم میں عبور کی ممکنات کے علاوہ فرد کی آزادی اور فلاح کے متعلق تفکر رہا۔ مارکیوزے نے ہمیشہ ہیڈگر (جس کا وہ شاگرد رہ چکا تھا) کو اپنی زندگی میں آنے والا عظیم ترین استاد اور مفکر قرار دیا۔

مارکیوزے کا خیال تھا کہ معاشرے کی موجودہ تنظیم نے سماجی طور پر غیر ضروری محنت جنسیت پر غیر ضروری قد غشیں اور منافع و استھصال پر مبنی سماجی نظام لاگو کرنے کے ذریعہ "فضل استھصال" پیدا کیا۔ احتیاج میں کمی اور افروزائیں کے امکانات کی روشنی میں مارکیوزے نے استھصال کے خاتمے اور ایک نئے معاشرے کی تخلیق پر زور دیا۔ موجودہ معاشرے اور اس کی اقدار پر اُس کی انقلابی تنقید اور غیر استبدادیت تہذیب کے لیے اصرار نے سابق کوئی ایک فرمان کے ساتھ تازع پیدا کر دیا جس نے اُسے "انکاریت" (Nihilism) اور غیر ذمہ دارانہ لذتیت (hedonism) کا مرکب بھرا یا۔ تب مارکیوزے نے "One Dimentional" (Man) 1964ء میں ترقی یافتہ سرمایہ دار اور کیونٹ دونوں معاشروں پر ایک وسیع تنقید شائع کی۔ اس کتاب میں سرمایہ دارانہ معاشروں میں انقلابی قوایت کے اخبطاط اور سماجی کنٹروں کی نئی صورتوں کی ترقی کا نظریہ پیش کیا گیا۔ مارکیوزے نے کہا تھا کہ "ترقی یافتہ صنعتی معاشرے" نے مصنوعی ضروریات پیدا کیں جنہوں نے افراد کو پیدا کر دیا اور صرف کے موجودہ نظام میں سودا دیا۔ ماس میڈیا اور شفاقت، اشتہار بازی، صنعتی میجمث اور معاصر انداز ہائے فکر۔۔۔ ان سب نے مل کر موجودہ نظام کو متخلک کیا اور منقیت "تنقید و مخالفت" کا خاتمہ کرنا چاہا۔ نیچتاں سوچ اور طرز عمل کی ایک "یک جہتی" کائنات پیدا ہوئی جس میں تنقیدی سوچ اور اختلافی رائے کی قابلیت و صلاحیت معدوم ہوتی چلی گئی۔ سرمایہ داری نے نہ صرف مزدور طبقے کو ساتھ ملا لیا (جو کہ ممکن انقلابی حریف تھا) بلکہ ریاستی پالیسیوں اور سٹیٹ کنٹروں کی نئی صورتیں ایجاد کرنے کے ذریعہ استھکام کے نئے طریقے بھی وضع کر لیے۔ یوں مارکیوزے نے بنیاد پرستانہ مارکسزم کے دو بنیادی اصولوں پر سوال اٹھایا: انقلابی پرولتاریہ اور سرمایہ داری کا ناگزیر بحران۔ بنیاد پرستانہ مارکسزم کی زیادہ مبالغہ آمیز آراء کے برکس مارکیوزے نے اقليتوں، غیر ملکیوں اور انقلابی دانشور طبقے کے اتحاد کی ناگزیریت کا علم بلند کیا اور انقلابی فکر و اختلاف کو ترویج دینے کے ذریعہ اختلافی سوچ و مخالفت کو بڑھانے کی کوشش کی۔

"One Dimentional man" پر راست مارکیزوں اور مختلف سیاسی و نظریاتی

حلقوں نے شدید تنقید کی۔ اپنی یادیت کے باوجود اس کتاب نے نیولیفت میں بہت سوں کو متأثر کیا، کیونکہ یہ سرمایہ دارانہ و سوویت کیونٹ معاشروں سے ان کی بڑھتی ہوئی ییزاری کا

اطہار تھی۔ اس کتاب کے بعد مارکیوزے نے کئی دیگر کتب اور مضمایں لکھے جن میں نولیفت سیاست اور سرمایہ دارانہ معاشروں کا تنقیدی جائزہ لیا گیا۔ مثلاً "Repressive Tolerance" (1965ء) میں وہ لبرل ازم اور اُن لوگوں پر حملہ کرتا ہے جنہوں نے 60ء کی دہائی کے فکری تازہات میں کوئی بھی نظریہ نظر اخیار کرنے سے انکار کر دیا تھا۔ یوں میں ایک کثر انتہائی اور لیفت کا ممتاز نظریہ ساز بن گیا۔

مارکیوزے نے جمالیات پر بھی کافی کچھ لکھا اور اُس کی آخری کتاب "The Aesthetic Dimension" (1979ء) نام نہاد "اعلیٰ شافت" میں جمالیات کا جائزہ پیش کرتی ہے۔ اُس نے آزادی کی تجلیل کے لیے عظیم آرٹ کی اہمیت کا دفاع کیا اور کہا کہ ثقافتی انتہا انتہائی سیاست کا ایک ناگزیر حصہ ہے۔

فلسفہ اور سماجی تحریکی کے میدان میں مارکیوزے کے کام نے شدید مخالفت اور دھڑکے بندی پیدا کی اور اُس کی تحریروں پر لکھی گئی تنقیدی کتب نہایت جانب دارانہ ہیں۔ 1979ء میں مارکیوزے کی موت کے بعد سے اُس کا اثر متواتر گھٹتا گیا۔ ترقی پسند دھڑکوں میں اُس کا غیر مقبول ہو جاتا ایک دلچسپ امر ہے، کیونکہ وہ 60ء کی دہائی کے دوران اپنے عہد کے متوڑ ترین انتہائی نظریہ سازوں میں شمار ہوتا تھا اور 70ء کی دہائی میں بھی اُس کا کام دلچسپی اور اختلاف رائے کا موضوع بنا رہا۔

بلاشبہ مارکیوزے نے انسانوں اور فطرت و معاشرے کے ساتھ ان کے تعلق پر بھر پور فلسفیانہ ناظر پیش کیے۔ اُس نے معاصر معاشروں کو منظم کرنے میں شکنا لو جی کی اہمیت پر خصوصی توجہ دی اور ہمارے دور میں نئی شکنا لو جیز کے ظہور کے ساتھ شکنا لو جی، میشیت، ثقافت اور روزمرہ زندگی کے درمیان تعلق پر مارکیوزی اصرار خصوصی اہمیت کا حامل ہے۔ ہو سکتا ہے کہ آنے والے دور میں کبھی بھر سے مارکیوزے کے خیالات پر توجہ دی جائے اور اُس کا فلسفہ ہمارے دور کی الجھنوں کو سمجھانے میں مدد دے۔





## 93- سر کارل ریمنڈ پوپر

پیدائش: 28 جولائی 1902 عیسوی ۔

وفات: 17 ستمبر 1994 عیسوی

ملک: آسٹریا

اہم کام: "The Logic of Scientific Discovery"

نظری اور سوشل سائنس کے آسٹریا نژاد برطانوی فلسفی کارل ریمنڈ پوپرنے سائنسی طریقہ کار کی تھیوری اور تاریخی جبریت (Determinism) پر تقدیم کی وجہ سے شہرت حاصل کی۔ اُسے یقین تھا کہ علم ڈھن کے تجربے سے ارتقا پذیر ہوتا ہے۔

کارل پوپر 28 جولائی 1902ء کو دیانا میں پیدا ہوا۔ اُس کے یہودی والدین نے لوگوں کی عقیدہ قبول کر لیا تھا۔ پوپر ابتداء سے ہی فلسفہ سائنس اور فنیات کے علاوہ موسیقی میں بھی دلچسپی رکھتا تھا۔ اُسے موسیقی کے بارے میں خاصا علم تھا، جبکہ شاعری و ادب میں بہت کم دلچسپی تھی اور انہیں زیادہ اہمیت بھی نہیں دیتا تھا۔ عہد جوانی میں وہ ایک پُر جوش مارکسی رہا، مگر جلد ہی

کارل مارکس پر 20ویں صدی کے مؤثر ترین اور شدید ترین نقادوں میں سے ایک بن گیا۔ اُس نے 1928ء میں دیانا یونیورسٹی سے پی اچ ڈی ڈگری حاصل کی۔ آئریا پرہلار کی چڑھائی سے پہلے ہی وہ اپنے بیوی بچوں کے ہمراہ نیوزی لینڈ میں ملازمت کرنے چلا گیا۔ وہاں اُس نے "The Open Society and Its Enemies" (1945ء) لکھی اور پہلی بار اسی کے توسط سے شہرت حاصل کی۔ 1945ء میں وہ لندن سکول آف اکنامیکس میں منعقد کاریئر بنا اور 1949ء سے 1969ء تک وہاں منعقد اور سائنسی طریق کارکا پروفیسر تھیں۔

دیانا سکول آف فلاسفی کا رکن نہ ہونے کے باوجود پورا ان کے سائنسی طرز عمل سے ہمدردی تو رکھتا تھا لیکن ان کے کچھ مسالک پر متعرض بھی ہوا۔ فلاسفہ سائنس میں اُس کی اہم ترین حصہ داری سائنسی طریقہ کارکی وصف نگاری کرنا تھی۔ اپنی مشہور کتاب "دی لاجک آف سائنسیک ڈسکوری" (1934ء) میں اُس نے اس غالب نقطہ نظر کو تقيید کا نشانہ بنایا کہ سائنس اپنی فطرت میں اساسی طور پر استقرائی ہے۔ [استقرائی Induction کا مطلب مخصوص حقائق سے بذریعہ استخراج Deduction] عمومی اصول وضع کرنے کا طریقہ ہے۔ فرانس میں کے بعد سے فلسفیوں اور سائنس دانوں کو یقین تھا کہ سائنسی علم کی بنیاد شواہد کی توثیق کرنے پر تھی۔ ان شواہد کے متعلق بیانات کی صداقت (ان کے خیال میں) استقرائی (Inductive) استدلال کے توسط سے کسی تھیوری کی حمایت پیش کرتی۔ ڈیوڈ ہیوم اور دیگر نے اس سائنسی طریقہ کار پر کچھ شکوہ کا اظہار تو کیا مگر ان میں سے کوئی بھی ایک طاقتور تبادل جھوپڑنے کر سکا۔ پوپ نے ڈیوڈ ہیوم کی تھیکیت کا سامنا کرنے کی کامیاب کوشش کی جبکہ کانٹ سے یہ تصور مستعار لیا کہ ہمارے استعمال کردہ نظریات کا تین تجربے سے نہیں ہوتا بلکہ ہمارا تھیق ذہن انہیں فراہم کرتا ہے۔ اُس کی کامیابی کی وجہ استقراء کی حد کو پوری طرح سمجھنا ہے۔ استقرائی استدلال میں ہم عمومی بیانات کے قضیوں (Premises) سے مخصوص مثالوں کے متعلق تباہی اخذ کرتے ہیں۔ جب اخذ کردہ تباہی کا جھوٹا پن کم از کم ایک قضیے کے جھوٹے ہونے کی عکاسی کرتا ہے۔ استقراء پر انحراف کے خلاف دلائل دیتے ہوئے پوپ نے ہمیشہ زور دیا کہ کسی تھیوری کی 1000 تو شیقات بھی 1001 دیں مثال میں اُس کے تباہ حاصل کرنے کی

ضمانت نہیں دے سکتیں۔ مثلاً نیوٹن کا قانون کشش ٹھل 200 برس تک دنیا نے طبیعت پر حکمران رہا۔ تاہم، آخر کار 20 دویں صدی میں اس کی جگہ آئن سائنس کی وضع کردہ ایک زیادہ قابل قول تھیوری نے لے لی۔ پوپر اس نتیجے پر چانچہ کا سائنس (جسے ہم علم کی تصدیق شدہ شاخ سمجھتے ہیں) بھی مائل ہے خطاب ہے کیونکہ حقیقت میں سائنسی تھیوری یہ مختص "مفردات" ہیں اور ایک روز وہ غلط اور تبدیل ہو سکتے ہیں۔ چنانچہ سائنس میں اصل اہمیت تو توثیق و تصدیق کی نہیں بلکہ تھیوریز کی "حکم دیب" کی کوشش ہے۔ مصروف عمل سائنس دان کو تحریکی شواہد کی بنیاد پر اپنی تھیوریز سے مطمین نہیں ہونا چاہیے۔ اس کے عکس اسے چاہیے کہ انہیں ہر ممکن مختلف حالات اور صورتوں میں مسلسل چانچتا پر کھتا اور آزماتا رہے۔ یہ تنقیدی طریقہ کار اسے اپنی تھیوریز کی خامیاں جانے کے قابل بناتا ہے۔ اس کے بعد وہ زیادہ بہتر تھیوریز پیش کرنے کے ذریعہ سائنسی پیش رفت کی راہیں کھو لے۔

پوپر نے اپنے فلسفہ کو "تنقیدی منطقیت" اور بعد میں "ارتقائی علمیات" کا عنوان دیا کیونکہ وہ انسانی علم کی نشوونما کو (بالکل جانوروں کے علم کی طرح) ارتقاء اور بہتری کے متوالی عمل کے طور پر لیتا تھا۔ سائنس دان کی کڑی جانچ پڑتاں کو برداشت کر لینے والی تھیوریز باقی رہیں گی اور (کچھ عرصہ کے لیے) محفوظ ہو جائیں گی۔ حکم دیب شدہ تھیوریز کی جگہ نئی تھیوریز آئیں گی۔ اگرچہ یہ ڈارون کا نظریہ "موزوں ترین کی بقا" ہے، لیکن ایک علمیاتی سطح پر ہم اُن سائنسی تھیوریز کو قائم رکھتے ہیں جو ہمارے تجربے کی کسوٹی پر پورا اتریں۔ تجربات کا مقصد اُن کی توثیق نہیں بلکہ اُن کی صداقت کو جھٹانا ہوتا ہے۔

تنقیدی استدالیت کی منطقیت کا ایک اہم اطلاق سیاست میں ہوتا ہے۔ سابق سیاسی تھیوریز کے پس منظر میں پوپر کی حصہ داری اس سوال سے ہٹاؤ میں مضر ہے کہ "حکومت کون کرے؟" وہ اس کی بجائے سوال کرتا ہے: "کون سے اداراتی انتظامات (اختیارات کے) غلط استعمالات کا بہترین انداز میں مدارک کر سکتے ہیں؟" پوپر کے سیاسی فلسفہ کا اہم وصف یہ نظریہ ہے کہ سائنس دان کی طرح سیاست دان کو بھی ہمیشہ اپنی خطاب انگلیزی سے آگاہ رہنا اور متوالی غلط پالیسیوں کا کھوچ لگانے کی کوشش میں رہنا چاہیے۔ پوپر کی نظر میں اچھا سیاست دان وہ ہے جو اپنے سیاسی فیصلوں اور پروگرامز پر تنقیدی نظر رکھے اور خطاب کاری ثابت

ہونے پر ان کی جگہ نئے پروگرامز لانے کو تیار ہو۔ اسی طرح سیاسی جماعتوں کے لیے بھی ضروری ہے کہ وہ اپنے سیاسی حریف سے بھی اچھے خیالات مستعار لینے میں کوئی عارضہ محسوس کریں۔ "The Open Society and Its Enemies" (1945ء) میں پوپر نے افلاطون، ارسطو، ہیگل اور مارکس کے اس دعوے پر کڑی تقید کی کہ وہ ناقابلٰ تکنیک یہ علم رکھتے ہیں اور اپنے اس علم کو عملی سطح پر نافذ کرنے کے لیے ڈیکٹیٹر شپ اور استبدادیت کی منظوری بھی دیتے ہیں۔ دو جلدیوں پر مشتمل اس کتاب نے مغربی دنیا پر بہت گہرا اثر ڈالا۔ اس کے ذریعہ صرف پوپر کو عالمی سطح پر شناخت لی بلکہ اس نے بہت سے لوگوں کے اس یقین کو تقویت بھی دی کہ ایک آزاد (کھلا) اور معقول طور پر جمہوری معاشرہ تاحال بہترین مکمل معاشرہ ہے جو انسان کی خطا انگیزی کے ناخوش گوارا اثرات کو کم سے کم کر سکتا ہے۔ پوپر اور اس کا دوست ایف اے والان ہائیک بیسویں صدی میں مارکسزم کے بہترین نقاد ہیں۔ اور "The Poverty of Historicism" میں اس نے ہیگل، مارکس اور دیگر مطلق العنانیت پسند فلسفیوں کے مرکزی عقائد کی عمارت سماڑ کرنے کی بھرپور کوشش کی۔ پوپر کے خیال میں علم خجوم، مابعداللطیحیات، مارکسی تاریخ اور فرایندیں تخلیلی نظریات جیسی نام نہاد سائنسیں تجربی سائنسیں نہیں کیونکہ وہ اصول تکنیک یہ پذیری (Principle of Falsifiability) پر عمل ہیں۔

اگرچہ پوپر کے سارے فلسفے کی بنیاد سائنسی نظریات کی "ورنگلی" پر مستقلًا شک کرتے رہنے کی تعلیم ضرورت پر تھی، لیکن اس نے خود پر ہونے والی کسی بھی تقید کا جواب بہت ناخوشی اور جتنی کہ درشتی سے بھی دیا۔ البتہ اس نے اپنے جارحانہ پن کے ذریعہ ایک بات کا یقین دلایا: کہ وہ ایک مفکر ہے جس کے ساتھ کوئی بھی ذمہ دار شخص معاملات طے کر سکتا ہے۔ اس کے اثرات سائنس اور تاریخ سائنس سے بہت پرے تک ہیں۔ وہ اپنے دور کے سب سے زیادہ موضوع بحث بننے والے انسانوں میں سے ایک تھا اور اب بھی ہے۔





## 94۔ تھیوڈور آڈورنو

پیدائش: 11 ستمبر 1903 عیسوی

وفات: 16 اگست 1969 عیسوی

ملک: جرمنی

اہم کام: ”روشن خیالی کی جدلیات“ (Dialectics of Enlightenment)

جرمن مارکسی فلسفی، سو شیالوجست اور ماہر موسیقیات تھیوڈور آڈورنو، فریکلفرٹ سکول کا ایک اہم رکن تھا جس نے دوسری عالمی جنگ (1939ء تا 1945ء) کے بعد عقلی بھائی میں کلیدی کردار ادا کیا۔ آڈورنو کا اصل نام تھیوڈور لڈوگ Wiesengrund تھا اور وہ 11 ستمبر 1903ء کو Frankfurt am Main، جرمنی میں پیدا ہوا۔ اس نے فریکلفرٹ، جرمنی میں جوہان ولف گینگ یونیورسٹی سے فلسفہ میں ڈاکٹریٹ ڈگری حاصل کی (1924ء) اور وہاں موسیقی کا مطالعہ بھی کیا۔

1925ء میں آڈورنو آسٹریائی کپورال بن برگ کا دیانتا میں شاگرد بنا لیکن 1927ء

میں واپس فریکفرٹ آگیا۔ 1934ء میں نازی جرمنی سے فرار ہو کر انگلینڈ پہنچا جہاں تین سال تک آسکفورڈ یونیورسٹی میں پڑھاتا رہا۔ انہی دنوں میں اُس نے اپنی شادی سے پہلے کام آڈورنو اپنالیا۔ وہ اپنے مفہامیں کی وجہ سے مشہور ہوا جن میں قلمخے اور موسیقی پر مارکسی تصورات کا اطلاق کیا گیا۔ آڈورنو 1938ء میں امریکہ منتقل ہوا اور وہاں جرمن نژاد میکس Horkheimer کے ساتھی کر "Dialectics of Enlightenment" (روشن خیالی کی جدلیات 1947ء) پر کام کیا۔ اس کتاب میں جدید معاشرے کے نتائج کی وجہ پر تحقیق کی گئی۔

آڈورنو اور ہورک ہائیکر 1949ء میں واپس جرمنی آ کر فریکفرٹ میں پڑھانے لگے۔ اپنے ساتھی کے برخلاف آڈورنو نے اپنی تحریروں میں مارکسی انتہا نظریہ قرار دکھتے ہوئے جدید معاشروں میں طبقاتی تقسیم کی سرکزی اہمیت پر زور دیا۔ اس نے دوسری عالمی جنگ میں یورپی تہذیب کے انہدام پر "Reflections from Damaged Life" (1951ء) اور نازی خامی قلمخی مارشن ہیڈگر پر ایک تئیں "Jargon of Authenticity" (1964ء) لکھی۔ وہ ممزوجی صداقت کے امکان کو مسترد کرنے والوں پر شدید تنقید کرتا ہے۔

آڈورنو اور ہورک ہائیکرنے جب "روشن خیالی کی جدلیات" لکھی تو اس دور میں "پس جدیدیت" (Postmodernism) فیشن کا حصہ نہیں بنتی تھی۔ کتاب کا آغاز جدید مغربی دنیا کے بارے میں ایک درشت رائے کے ساتھ ہوتا ہے: "روشن خیالی اپنے وسیع تر مفہوم میں سوچ کی ترقی ہے؛ اس کا مقصد ہمیشہ نوع انسانی کو خوف سے آزادی دلاتا اور انہیں بطور آقا قائم کرنا رہا ہے۔ تاہم، مکمل طور پر روشن خیال بن چکی دنیا آفتاب زدہ ہے۔" یہ کیسے ہو گیا؟ جدید سائنس طب اور صنعت لوگوں کو جہالت، یماری اور طالمانہ کام سے نجات دلانے اور ایک ایسی دنیا کی تخلیق میں مدد دینے کا وعدہ کیسے کر سکتی ہیں کہ جس میں لوگ جانتے ہو جائے اور ایک ایسی دنیا کی تخلیق میں جو بھی ہو گئی ہے۔ تاہم، اُن کے خیال میں جدید سائنس اور سائنس پسندی واحد طریق ہے۔ منطقی ترقی کے غیر منطقی رہنمائی میں بدل جانے کا رہنمائی کافی پہلے بھی سامنے آیا۔

درحقیقت، وہ عبرانی صحائف اور یوتائی فلسفیوں دو قوں کو رجوعی رجھات میں حصہ دار قرار دیتے ہیں۔ اگر آڈورنو کا کہنا درست ہے تو جدیدیت کا انتقاد (Critique) لازماً قبل از جدیدیت کا انتقاد بھی ہے، اور پس جدیدیت کی جانب موڑھنے قبل از جدیدیت کی جانب مڑنا نہیں ہو سکتا۔ بصورت دیگر جدیدیت کی ناکامیاں پس جدیدیت حالات میں ایک نئے روپ میں جاری رہیں گی۔ معاشرے کو بحیثیت مجموعی بد لئے کی ضرورت ہے۔

آڈورنو کے مطابق آج کی تباہی اندر ہے غلبے کی رو ہے، اور یہ غلبہ تین اعتبار سے ہے: فطرت پر انسانوں کا غالبہ، انسانوں کے اندر فطرت کا غالبہ اور غلبے کی ان دو قوں صورتوں میں کچھ انسانوں کا دوسراے انسانوں پر غالبہ۔ اس قسم کے تھرے غلبے کا محرك ہا معلوم کا ایک غیر مطلقی خوف ہے۔

”روشن خیالی کی جدیلیات“ کارل مارکس سے منسوب ایک تقدیمی معاشرتی نظریہ کی ناقیب ہے۔ آڈورنو مارکس کا مطالعہ ایک ہیگھی مادیت پسند کے طور پر کرتا ہے جس کی سرمایہ داری پر تقدیم میں سرمایہ داری کی پروردہ آئندہ یا الوجیز پر تقدیم بھی شامل ہے۔ ان میں سے اہم ترین چیز بقول مارکس ”اھیا پرستی“ ہے۔ مارکس نے اھیا پرستی پر اپنی تقدیم کا رخ بورڑا سماجی سائنس دانوں کے خلاف کیا جو سرمایہ دارانہ میہشت کو بیان کرتے ہوئے غلط بیانی سے کام لیتے ہیں۔ مارکس کے مطابق بورڑا سرمایہ دارانہ پریدا اور اپنی تمام تر طبعی ”آزادی“ اور ”شفاف پن“ کے باوجود مزدور طبیعے سے قدر رزانہ لازماً نچوڑتی ہے۔ سرمایہ دارانہ حالات میں عام صنعت کاروں اور صارفین کی طرح بورڑا ماہرین میہشت شے کو ظلمانی قوت (Fetish) کے طور پر لیتے ہیں۔۔۔ کہ جیسے یہ ایک غیر جانب دار اور جان دار شے ہے اور جو انسانی یا ہمی رو ایڈ سے آزاد ہے۔ اس کے بر عکس مارکس نے کہا کہ کسی پر وہ کٹ کو شے بنانے والی کسی بھی چیز کا تعلق انسانی ضروریات، خواہشات اور طرز ہائے عمل سے بنتا ہے۔ شے کی قدر استعمال کا باعث اس کا انسانی ضروریات کو پیدا کرنا ہے۔

آڈورنو کا سماجی نظریہ مارکس کی مرکزی بصیرتوں کو ”موخر سرمایہ داری“ پر لاگو کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ شے (جس) کے پارے میں مارکس کے تجوییے سے تھق ہونے کے باوجود آڈورنو کے خیال میں اشیاء پرستی پر اس کی تقدیم زیادہ دور رہ نہیں۔ مارکس کے زمانے

کے بعد سرمایہ داری کی ساخت میں نمایاں تبدیلیاں واقع ہوئی ہیں، لہذا متعدد حوالوں سے نظر ہانی کی ضرورت ہے: پیداواری و قتوں اور تعلقات پیداوار کے درمیان جدلیات ریاست اور میشہت کا تعلق؛ طبقات کی سو شیالوں اور طبقاتی شعور؛ آئینہ یا لوچی کو نویسیت اور وظیفہ اور سرمایہ داری پر تقدیم میں جدید آرٹ و سوشل ٹیموری کا کردار۔

آڈورنو کے خیال میں کسی تقدیمی سماجی ٹیموری کو اس مسئلے پر غور کرنے کی ضرورت ہے کہ ہمکنالوچی اور سائنس کی تمارکی خوبیوں اور اہلتوں کے باوجود بھوک، غربت اور انسانی دکھ کی دیگر صورتیں کیوں قائم و دائم ہیں۔ اس کے مطابق اصل وجہ اس امر میں مضر ہے کہ پیداوار کے سرمایہ دارانہ تعلقات بہ جیشیت جمیعی معاشرے پر کس طرح غالب آئے اور دولت و طاقت کے ارکان کا محرك بنے۔ معاشرہ پیداواری اقدار تبادلہ کی خاطر پیداواری اقدار تبادلہ کے گرد مشتمل ہوا جس کے لیے ہمیشہ سے ہی قدر زائد کے استعمال کی ضرورت تھی۔ آڈورنو نے پیداوار اور طاقت کے اس بندھن کا ذکر بطور "اصول تبادلہ" کیا۔ جس معاشرے میں یہ بندھن یار بطال غالب ہو وہ ایک "تبادلائی معاشرہ" (اکچیخ سوسائٹی) ہے۔

آڈورنو کی اس تشخص کا سماجی نقیاتی پہلو موخر سرمایہ داری کے اتحصال کے موثر پن اور ہمہ گیریت کو مکشف کرتا ہے۔ سامیت مخالفت اور استبدادی شخصیت پر تحقیقات میں وہ اپنیں موخر سرمایہ داری کی منطق کے ساتھ جوڑتا ہے۔ سامیت دشمنی اور فاشرزم کو اپانے والے لوگ اپنا خوف سرمایہ داری کے ثالثوں کے سرخوب دیتے ہیں اور تبادلے سے ماوراء کیفیتی تبدیلی کے تمام دھوے مسترد کرتے ہیں۔

لختر، آڈورنو نے تہذیب کے اپنی ہی تباہی کے رجحان کو منطق کے تصور میں کھو جا، وہ منطق جسے روشن خیالی اور جدید سائنسی فکر نے ایک غیر منطقی قوت میں بدل دیا تھا۔ اس غیر منطقی قوت نے نہ صرف فطرت بلکہ انسانیت کو بھی مغلوب کر لیا اور انجام کار فاشرزم اور انسانی آزادی سلب کرنے والے دیگر استبدادی نظام ہائے حکومت پر مفعّل ہوئی۔ آڈورنو کے مطابق انسانی آزادی کے لیے استدالیت سے بہت کم کچھ متوقع ہے۔ البتہ آرٹ انفرادی خود مختاری اور سرت کو تحفظ دے سکتا ہے۔





## 95- ژال پال سارتر

پیدائش: 21 جون 1905 عیسوی

وفات: 15 اپریل 1980 عیسوی

ملک: فرانس

اہم کام: "Being and Nothingness"

فرانسیسی فلسفی، ڈرامہ نگار، ناول نگار اور سیاسی تجزیہ نگار ژال پال سارتر فلسفہ وجودیت کا نمایاں اور موثر ترین شارح تھا۔ وہ 21 جون 1905ء کو پیرس میں پیدا ہوا 'Ecole Normale' فریبورگ یونیورسٹی سوتزر لینڈ اور پھر برلن کے فرانچ انسٹی ٹیوٹ میں تعلیم پائی۔ اس نے 1929ء سے لے کر دوسری عالمی جنگ شروع ہونے کے درمیانی برسوں میں مختلف مدارس میں پڑھایا۔ دوسری عالمی جنگ میں فوجی خدمات کے لیے طلب کر لیے جانے کے باعث وہ سلسلہ تدریس جاری نہ رکھ سکا اور 1940-41ء میں جرمنوں کا قیدی ہنا۔ رہائی کے بعد اس نے Neuilly، فرانس اور بعد ازاں پیرس میں پڑھایا، اور فرانسیسی مزاحمت میں سرگرم

ہو گیا۔ اس کی خفیہ سرگرمیوں سے بے خبر جرمن حکام نے اس کے استبدادیت مخالف ڈرائیٹ "دی فائلر" (1943ء) کی پروڈکشن اور فلسفیات کتاب "Being and Nothingness" کی اشاعت کی اجازت دے دی۔ سارتر نے 1945ء میں پڑھانا چھوڑ دیا اور سیاسی وادیٰ جریدے "Les Temps Modernes" کی بنیاد رکھی۔ وہ جریدے کا ایڈیٹر اپنچیف بنا۔

سارتر 1947ء کے بعد ایک خود مختار سو شلخت کے طور پر سرگرم رہا اور سر د جنگ کے برسوں میں یو ایس ایس آر اور امریکہ دنوں پر تقدیم جاری رکھی۔ بعد میں اس نے سو دیت نقطہ نظر کی حمایت کی لیکن پھر بھی گاہے بگاہے سو دیت پالیسیوں پر تقدیم کر تارہتا۔ اس کی 1950ء کی دہائی کے اوآخر کی زیادہ تر تحریریں ادبی اور سیاسی مسائل پر ہیں۔ سارتر نے 1964ء کے نو تل انعام برائے امن (ادب) کو یہ کہہ کر مسترد کر دیا کہ اس قسم کا ایوارڈ وصول کرنے سے بطور قلم کار اس کی ایمان داری پر حرف آئے گا۔

سارتر کی فلسفیات تحریروں میں جرمن فلسفی ایڈمنڈ هرزل کی مظہریت (Phenomenology)، جرمن فلسفی فریڈرک ہیگل اور مارش ہیڈگر کی ما بعد الطیبیات اور کارل مارکس کے سماجی نظریہ کو ملا کر وجودیت نامی نقطہ نظر پیش کیا گیا ہے۔ زندگی، ادب، نفیات اور سیاسی اقدام کو فلسفیانہ تھیوری کے ساتھ مر بوط کرنے والے اس نقطہ نظر نے اتنی زیادہ مقبولیت حاصل کی کہ وجودیت جلدی ایک عالم گیر تحریریک بن گئی۔

سارتر کا انسان جانتا ہے کہ ہستی کا مطلب محض موجود ہونے کے علاوہ بھی بہت کچھ ہے اور زندگی کا مطلب محض زندہ رہنا نہیں۔ چنانچہ وہ اپنی ہستی کے ابہام لایدھیت اور مجرد پین سے سامنا ہونے پر اپنی حقیقی ذات کی دریافت نو کے سفر پر روانہ ہوتا ہے۔ وہ خود سے ماوراء ہونے کی کوشش کرتا ہے، اور اس ماوراءیت میں وہ معنی پہنچا ہے جس کی وہ اپنی زندگی کے لیے تلاش کرتا ہے۔ معنی کی جستجو ایک ماورائی اقدام بن جاتی ہے۔ لہذا معنی کی تلاش ہی معتبریت (Authenticity) کی تلاش قرار پاتی ہے۔

سارتر کی ابتدائی فکر میں انفرادی معتبریت کے لیے کوئی جگہ نہیں۔ وہ فرد سے وجود یا تی اور نفیاتی دنوں طور پر انفرادی معتبریت حاصل کرنے کا بہترین امکان بھی

چیزیں لیتا ہے۔ وجود یا تی (Ontological)، انفرادی معتبریت حاصل نہیں کی جا سکتی کیونکہ اُس نے کہا کہ فرد بداعقادی میں عمل کرنے کے رجحان سے فرار نہیں پاسکتا۔ انفرادی معتبریت نفسیاتی سطح پر بھی ممکن نہیں کیونکہ موجودہ سماجی ڈھانچہ انسان کو اپنی ذات سے مادر اہونے کی آزادی نہیں دیتا۔

معتبریت کے لیے لا حاصل تلاش سارتر کے ہاں کوئی ممکن اور کارآمد ذریعہ معتبریت تلاش کرنے کا موقعہ مہیا کرتی ہے۔ ابتدائی تاکامی کا مطلب کلی تاکامی نہیں۔ انفرادی معتبریت کے ناممکن پن سے دوچار سارتر کا انسان دیگر ذرائع کی جستجو جاری رکھتا ہے۔ وہ اپنی موضوعیت کے لیے لڑتا اور یوں اجتماعی معتبریت کی راہیں کھولتا ہے۔

سارتر لاشیبیت (Nothingness) سے ہمدردی یا لقدس کی بجائے انسانی آزادی کی طرف آیا جو انقلابی سرگرمی میں حاصل ہوتی ہے۔ سارتر کے انسان کے لیے اجتماعی معتبریت کا ظہور خود کو دو طریقوں سے آشکار کرتا ہے۔ اول، وہ معتبریت کے لیے ناسازگار سماجی تانے بنانے کی تحریز کی جدوجہد میں معتبر بنتا ہے۔ دوم، اُسے تب معتبریت ملتی ہے جب وہ ایک معتبر انداز میں تشكیل شدہ معاشرے میں دیگر لوگوں کے ساتھ آزادی پرمنی حقیقی اخوت کے تعلقات قائم کرتا ہے۔

سارتر کے تصور کردہ معاشرے میں ”دو جا“ (Other) ہماری اپنی ہستی کے لیے خطرہ نہیں رہتا۔ قلی ازیں اُس نے کہا تھا کہ دو جے کی آزادی میری آزادی کو خطرے میں ڈال دیتی ہے۔ دو جے کی نگاہ مجھے معرض بنا دیتی ہے اور میں اپنی مطلق انفرادیت سے محروم ہو جاتا ہوں۔ سارتر نے تسلیم کیا کہ احتیاج سے متصف معاشرے میں ”دو جا“ میرے وجود کے لیے خطرہ ہے کیونکہ ہم دونوں ایک ہی جیسی ضروریات پوری کرنے کے لیے پرسر پیکار ہوتے ہیں۔ تاہم، اُس کے تصور کردہ یوٹوپیائی معاشرے میں ایسی صورت حال نہیں ہو گی جس کا وصف خود اعتمادی اور کافی پن ہے۔

سارتر کے مطابق ایک فرد کا دو جے کے ساتھ تعلق صرف انسانی بر تاؤ کے ذریعہ ہی بن سکتا ہے۔ تاریخی طور پر مشرود پیداوار میں انسانی عاملیت (Agency) لازمی ہے۔ طبقے کی تشكیل، طریقہ ہائے پیداوار و تعلقات پیداوار اور حتیٰ کہ انسانی تاریخ صرف انسانی بر تاؤ

(Praxis) کے توسط سے ہی عمل میں آ سکتی ہے۔

فرد کو اپنی معتبریت کی تلاش کے لیے سازگار حالات مہیا کرنے والے معاشرے کی جستجو میں ملوٹ طریقہ کار کے مسئلے پر سارتر انسانیت پسند مارکسم کو تعلیم کرتا ہے: جو اس قسم کی کاوش کے لیے موزوں ترین طریقہ چیز کرتا ہے۔ اس کے خیال میں مارکسم ایک نئے نظام کی تعمیر نو کی قابلیت رکھنے والا واحد فلسفہ ہے: ایسا فلسفہ جس میں بداعتادی (Bad faith) کے تحت افعال کی تحریکات بہت ماند پڑ جاتی ہیں۔ نیز مارکسٹ معاشرہ واحد ایسا معاشرہ ہے جو بداعتادی کے تحت کیے گئے افعال کو سراہتا نہیں۔ تاہم سارتر کے عہد کے مارکسم میں ایسے رائخ ممالک رچ بس گئے تھے جو بالاصل مارکس کے نہیں۔ سارتر نے وجودی تصور انسان و آزادی کو مارکسی بشریات میں سونے کا سوچا تاکہ آزادی کے حقیقی فلسفہ کے لیے ایک بنیاد تیار کی جاسکے۔ یوں انسانیت پسند اندھہ مارکسم سامنے آیا۔

ڈاں پال سارتر کے فلسفے کا الیہ انسانی فرد کو غیر استدلالی انداز میں الوبی بنانے میں مضر ہے۔ کائناتی منظر نامے سے خدا کو خارج کرنے کے ذریعہ اس نے انسان کا ایک ہیولہ تخلیق کیا ہے یہ معلوم نہیں کہ اس نے کہاں اور کس لیے کھڑے ہوتا ہے۔ اسی طرح سارتر نے اس بات سے بھی انکار کیا کہ انسان ایک فرد اور ایک سماجی وجود بھی ہے۔ انسانی انفرادیت کی تجلیل کی کوشش میں وہ سماج مخالف اقدار وضع کرنے کے پھندے میں پھنس گیا۔ غالباً بھائی چارے (اجتماعی معتبریت سے متصف) کے متعلق سارتر کے خواب کی تعمیر موجودہ انسانی تاریخ سے میل نہیں کھاتی۔

سارتری فلکر کے فناٹ اور حدود کے باو جودا یہے لوگوں نے اسے دل میں جاگزیں رکھا جو کامل یقین رکھتے تھے کہ صرف معتبریت ہی انسان کو بطور انسان ابھرنے پر مائل کر سکتی ہے۔ اپنی ہستی کی حدود سے ماوراء ہونے کی انسانی استعداد کے متعلق سارتر کا دعویٰ اس کی فکر پر از سر نو غور کرنے کی دعوت دیتا ہے۔ سارتر نے ایک راہ دکھلائی: تاریخ ہی عیاں کرے گی کہ آیا کوئی شخص اس راہ پر روانہ ہوا یا نہیں۔





## 96- سورائس مارلو پونٹی

پیدائش: 14 مارچ 1908 عیسوی

وفات: 4 مئی 1961 عیسوی

ملک: فرانس

اہم کام: "Phenomenology of Perception"

فرانسیسی وجودی فلسفی سورائس مارلو پونٹی نے اور اک اور معاشرے میں جنم کے کردار پر مظہریاتی حوالے سے تحقیقات کے ذریعہ فلسفیانہ غور و فکر کا ایک نیا دروازہ کھولا۔ وہ 14 مارچ 1908ء کو Rochefort، فرانس میں پیدا ہوا اور اپنی نسل کے بہت سے دیگر نوجوانوں کی طرح اُس کا باپ بھی پہلی عالمی جنگ میں مارا گیا۔ اُس نے Ecole Normale سے 1930ء میں فلسفہ کی تعلیم مکمل کی۔

سورائس نے Lyon یونیورسٹی، سوربون میں پڑھایا اور 1952ء کے بعد College de France میں تینیات ہوا۔ اُس کی پہلی قابل ذکر کتاب "The Structure of

(1942ء) کرداریت پر ایک تقدیم ہے۔ اس نے اپنی اہم کتاب "Comportment" (اور اک کی مظہریت 1945ء) میں جرم فلسفی ایڈمنڈ ہرزل کی مظہریات اور Gestalt کی نفیات کے زیر اثر اور اک کا ایک تفصیلی مطالعہ پیش کیا۔ اس میں وہ کہتا ہے کہ سائنس دنیا کے ساتھ ایک اچھوتا (اور بیجنگ) اور انوکھا اور اکی تعلق پیشگی فرض کر لیتی ہے جو سائنسی انداز میں واضح یا حتیٰ کہ بیان بھی نہیں کیا جاسکتا۔

مورائیں مارلو پونی نے کہا، "تمام شعور اور اکی ہے۔۔۔ اور اک کرده دنیا ہمیشہ ہی تمام منطقیت، تمام قدر اور تمام ہستی کی پیشگی فرض کرده اساس ہوتی ہے۔" مارلو کی مظہریات کو مینو کا پیر اڑا کس حل کرنے کی ایک کوشش قرار دیا گیا۔ بلاشبہ مینو کا پیر اڑا کس مینو اور افلاطون کے درمیان ایک مکالے کا حصہ ہے۔ مینو افلاطون سے ایک سوال کرتا ہے: "لیکن تم کسی ایسی چیز کو کیسے تلاش کرو گے جس کا تمہیں علم ہی نہیں کہ وہ کیا ہے؟ اگر وہ چیز بالکل سامنے بھی آجائے تو تمہیں کیسے پتا چلے گا کہ جس چیز کو تم نہیں جانتے تھے وہ مل گئی ہے؟"

مارلو پونی کی وجودی مظہریاتی عملیات اور وجودیات کو مینو کا پیر اڑا کس حل کرنے کی کوشش کے طور پر دیکھا جاسکتا ہے۔ اس نے یہ کام کرنے کے لیے دکھایا کہ تجربیت اور استدالیت کوئی حل پیش کرنے میں کیسے ناکام رہی تھیں۔ مارلو پونی لکھتا ہے: "تجربیت یہ نہیں دیکھ سکتی کہ ہم جسے دیکھ رہے ہیں اسے جانے کی ضرورت ہے، ورنہ ہم اس کو تلاش ہی نہ کرتے" اور استدالیت یہ نہ دیکھ پاتی کہ ہم جسے تلاش کر رہے ہیں اس سے لاطم ہونے کی ضرورت ہے، ورنہ ہم اس کے متلاشی ہی نہ ہوتے۔" مینو کے پیر اڑا کس کی وجہ سے سارا فلسفے خطرے میں ہے اور انفرادی سائنسیں بھی۔ تجربیت اور استدالیت کے سائل کو حل کرنے کے لیے مارلو پونی کا طریقہ جاننے کی خاطر یہ سمجھنا ضروری ہے کہ ان دونوں فلسفوں نے کیا غلطیاں کیں۔

تجربیت کا دعویٰ ہے کہ شعور کو ماورائی دنیا نے متفکل کیا۔ ماورائی دنیا سے ہماری مراد انسانی تجربے سے باہر کی دنیا ہے۔ لیکن یہ ایک مسئلہ ہے۔ اگر ہم محض اپنے تجربے سے باہر کی ماورائی دنیا کو ہی جان سکتے ہیں تو یہ کیسے معلوم ہو گا کہ جو چیز ہمیں ملی ہے، ہم اسی کی تلاش میں تھے؟ تجربیت کا آغاز موضوع (شعور) اور معرفیات (ماورائے شعور چیزیں) کے

درمیان افتراق کے ساتھ ہے۔ لہذا سوال یہ ہے: ”موضوع معروضات کو کس طرح جانتا ہے؟ تجربت کے مطابق موضوع تجربے کے ذریعے سے معروضات کا ادراک کرتا ہے۔ اس کے پر مظہریت کا اتفاق ہے۔ لیکن تجربت میں متعدد معروضات ایسے موجود ہیں جو مسائل پیدا کرتے ہیں۔

تجربت کی طرح استدالیت کے ڈاٹے بھی ڈیکارت سے جا کر ملتے ہیں۔ تجربت کی طرح یہ بھی سچائی کو قطعی مانتی ہے۔ لیکن تجربت کے مطابق دنیا کا تمام علم تجربے کی دین ہے، جبکہ استدالیت کا کہنا ہے کہ تمام مقدم اور ماقبل (Priori) ہے۔ یعنی وہ تجربے کے جانے سے پہلے ہی موضوع کو معلوم ہوتا ہے۔ ذہن تجربے کے معروضات کو مرتب یا متشکل کرتا ہے اور ہم تجربے سے باہر کی چیز کو بذاتہ ہرگز نہیں جان سکتے (کانت اس نقطہ نظر کی عمدہ مثال ہے)۔

استدالیت بھی مینو کا پیراڈا کس حل کرنے سے قاصر ہے۔ اگر ہم اس چیز کو پہلے سے ہی جانتے ہیں جسے دریافت کرنا چاہ رہے ہیں تو پھر اس تلاش کی مشکل میں پڑا ہی کیوں جائے؟ اگر استدالیت کا کہنا درست ہے تو فلسفہ اور نفیات کے ساتھ ساتھ تمام سائنسیں بے مقصد کا دش ہیں۔ تاہم ہم جستجو کرتے ہیں کیونکہ ماورائی دنیا ہمارے لیے ایک چیستا ہے: پھر بھی ہمیں یقین ہے کہ سچائی کے لیے ایک جستجو کے ساتھ ہم دنیا کو دریافت اور جان سکتے ہیں۔

مارلو پونٹی نے اپنی مظہریت کا آغاز اور اک کو ادالیت دینے کے ساتھ کیا۔ چیزیں محض ایسی جسی تاثرات کی طرح شور پر اثر انداز نہیں ہوتیں نہ ہی ہم چیزوں کو اپنے اذہان میں تعمیر کرتے ہیں۔ بلکہ ہمارے تجربے میں آنے والی چیزیں ایک موضوع۔ معروض مکالے کے ذریعہ دریافت ہوتی ہیں۔ اس مکالے کو سمجھنے کی خاطر مارلو پونٹی نے مظہریت میں ایک نیا تصور متعارف کر دیا؛ *Lived body* (جسم نای) کا تصور۔

شور ہمارے دماغوں میں جاری کارروائی کا ہی نام نہیں۔ بلکہ ہمارا متصدی شور ہمارے جسموں میں اور ان کے ذریعہ تجربہ میں آتا ہے۔ *Lived body* تصور کی مدد سے مارلو پونٹی نے ڈیکارت کی ذہن۔ جسم شایست پر قابو پایا۔ ڈیکارت کے لیے جسم ایک مشین اور ذہن جسم کو چلانے والی مشین ہے۔ مارلو پونٹی کے لیے جسم ایک مشین نہیں، بلکہ ایک زندہ نامہ

ہے جس کے ذریعہ ہم دنیا میں اپنے امکانات کو فروغ دیتے ہیں۔ کسی شخص کے شوری وجود کا دھارا جسم میں جاگزیں ہوتا ہے۔ ہم اپنے جسم ہیں اور شور مخف سر کے اندر مغلل چیزیں۔ بعد میں اس نے جسم کا ذکر ”گوشت“ کے طور پر کیا جو دنیا والے گوشت سے ہی ہتا ہے۔ اور چونکہ جسم کا گوشت دنیا کے گوشت سے ہتا ہے اس لیے ہم دنیا کو جان اور سمجھ سکتے ہیں۔ جسم نامی (Lived body) کے تصور کو واضح کرنے کے لیے مارلو پونی نے ”خیالی ناگ“ کی مثال استعمال کی۔ اگر ہمارے جسم مخفی میں ہوتے تو ایک خیالی ناگ کا تصور ممکن نہ ہوتا۔ اگر میں کا ایک حصہ کاٹ کر علیحدہ بھی کر دیا جائے تو بھی وہ ناگ کو استعمال میں لائے بغیر قائم رہ سکتی ہے۔ تاہم کئی ہوئی ناگ والے لوگ بدستور ناگ کو ”محسوس“ کرتے ہیں۔ اسی طرح تمام جسم نامی ایک ارادی جسم ہے جسے دنیا میں ممکنات کے حوالے سے جیا جاتا ہے۔ ناگ کٹ جانے پر بھی اس کے استعمال کی ممکنات موجود ہتی ہیں، لیکن وہ دنیا میں بطور تجربہ نہیں آ سکتیں۔

جسم نامی کے تصور نے مارلو پونی کو مینونا پیر ادا کس حال کرنے کے قابل ہنایا۔ جسم ماورائی بھی ہے اور موضوعی بھی۔ یہ موضوع اور معروض کے درمیان ”تیرسی اصطلاح“ ہے۔ میں ماورائی معروضات کے وجود سے آگاہ ہوں کیونکہ میں انہیں چھوٹے دیکھنے سننے کے قابل ہوں۔ لیکن اہم ترین بات یہ کہ میں کبھی بھی چیزوں کو کلی طور پر نہیں جانتا وہ ہمیشہ جسم تاظر میں میرے اور اک میں آتی ہیں۔ چونکہ میں اپنا جسم ہوں اس لیے چیزوں کو ایک مخصوص تاظر سے دیکھ سکتا ہوں اور چونکہ میں اپنا جسم ہوں اس لیے شے کو شخص اس جزوی تاظر سے علاوہ بھی تجربہ میں لاسکتا ہوں۔ شے ”بالذات“ (in itself) موجود ہے کیونکہ یہ کلی طور پر میرے اور اک میں آنے کے خلاف مدافعت کرتی ہے۔ تاہم شے میرے لیے وجود رکھتی ہے کیونکہ میں ہمیشہ اسے اپنے جسم کے حوالے سے تجربہ کرتا ہوں۔

اگر ہم ”میرے لیے بالذات“ (in-itself-for-me) کا یہ تصور سمجھ سکیں تو دیکھیں گے کہ تجربہ کس طرح ہمیشہ موضوع۔ معروض کا مکالمہ ہوتا ہے۔ میں کبھی بھی دنیا میں جسمانی طور پر مصروف وجود کے سوا چیزوں کا تجربہ نہیں کر سکتا۔ یعنی میرے لیے چیزوں کا اور اک کرنے کا ذریعہ صرف دنیا میں جسم کے ساتھ موجود ہونا ہے۔ زمان و مکان کی نسبت دنیا میں ہمارے جسم سے ہے۔ میں بطور جسم یک وقت دو جگہوں پر موجود نہیں ہو سکتا۔

جسم ناہی کے تصور کے ساتھ مارلوپوئی نے مینو کا پیراڈاکس حل کیا۔ مجھے یہ کیسے ہا چلے کہ جس چیز کی مجھے تلاش تھی وہ مل گئی ہے؟ جب مجھے اپنی جستجو کردہ چیز مل جاتی ہے تو مجھے ہا چل جاتا ہے کیونکہ دنیا میرے جسم کی نسبت کے ساتھ مر بوط مفہوم سے لبریز ہے۔ آغاز میں چیزیں بہم ہوتی لیکن میرے جسمانی طور پر اُن کے ساتھ زیادہ تعلق میں آنے پر واضح ہو جاتی ہیں۔ دوسری طرف مجھے معروض جستجو کا علم نہیں ہوتا کیونکہ دنیا میری کلی تفہیم سے باہر ہے۔ کسی مخصوص لمحے میں دنیا نہ صرف وہ ہے جو مجھ پر ملکش ف ہوتی ہے بلکہ وہ بھی ہے جو مجھ سے پہنچی ہوئی ہے۔

مارلوپوئی نے سماجی اور سیاسی سوالات کی جانب بھی توجہ دیتے ہوئے 1947ء میں مارکسی نقطہ نظر پر مبنی مفہامیں کا ایک مجموعہ "Humanism and Terror" بھی شائع کیا جو 1940ء کی دہائی کے او اختر میں سودیت کی یونیورسٹ کارپیت کارپیت ترین دفاع تھا۔ کوریائی جنگ نے اُسے مایوس کیا اور وہ شماں کی کوریا کے حمایتی سارتر سے الگ ہو گیا۔ 1955ء میں اُس نے کچھ مزید مارکسی مفہامیں "The Adventures of Dialectics" کے زیر عنوان شائع کیے۔ تاہم اُب وہ کچھ مخفف ہو گیا تھا: مارکسزم اُس کے لیے اب حرف آخوند رہا تھا۔

سارتر اور سیمون دی بووا کے ساتھ مل کر مور اُس مارلوپوئی نے ایک متاثر کن بعداز جنگ جریدے Les Temps Modernes کی بنیاد رکھی۔ آرٹ، فلم، سیاست، نفیتیات اور نوجہب کے بارے میں مارلوپوئی کے شان دار اور بروقت مفہامیں بعداز اس ایک کتاب کی صورت میں ("The Visible and the Invisible") شائع ہوئے۔ بلاشبہ اور اُک اور معاشرے میں جسم کے کردار کے بارے میں اُس کے مطالعات نے فلسفیات تفہیش کا ایک نیا شعبہ کھولا۔





## 97- البر کا میو

پیدائش: 7 نومبر 1913 عیسوی

وفات: 4 جنوری 1960 عیسوی

ملک: الجیریا / فرانس

اہم کام: "اجنبی" ، "زوال"

فرانسی - الجیریائی ناول نگار، مضمون نویس، ڈرامہ نویس، صحافی اور نویں انعام باندھ مصنف البر کا میو الجیریائی میں Mondovi کے مقام پر ایک فرانسیسی باپ اور ہسپانوی ماں کے گھر پیدا ہوا۔ 1914ء میں پہلی عالمی جنگ کی ابتداء میں اس کا باپ مارا گیا۔ کامیو نے اپنی نانی اور ماں (جو بالکل ان پر تھی) کے پاس نہایت غربت میں پرورش پائی۔ الجیرز یونیورسٹی میں اس کی تعلیم کا سلسلہ تپ دق کے باعث منقطع ہو گیا۔ وہ تھیٹر میں ڈرامہ نگاری ہدایت کار اور اداکار کے طور پر کام کرنے لگا۔ یہ اس کی جوانی کے شوق تھے۔ تب اسے سیاست میں دچپی ہوئی، کچھ عرصہ کیونست پارٹی کارکن رہا، اور 1930ء کی دہائی میں جرمنی میں کیریئر شروع کیا۔

کامیو نے اپنے مضمون کے ذریعہ الجیر یا میں عرب آبادی کی تکالیف بیان کیں اور نتیجًا اخبار کی نوکری سے ہاتھ دھو بیٹھا۔ 1940ء میں وہ اپنے دوست اور کوئیگ پاسکل پیا (Pascal Pia) کے ہمراہ پیس گیا اور اخبار Soir-Paris میں نوکری کر لی۔ قابض جرمن افواج کے خلاف مدنظری تحریک نے جلد ہی اس کی توجہ حاصل کر لی اور اس نے 1943ء میں ایک خفیہ اخبار "Combat" کے لیے لکھنا شروع کیا (1944ء سے 1947ء تک بطور نیجگ ایڈٹر کام کرتا رہا)۔ اس نے اپنی اہم ابتدائی کہانیاں بھی شائع کیں۔ اگرچہ کامیو کا تعلق فرانسیسی مصنف اور فلسفی ڈاکٹر پال سارتر کے گرو جمع اہل قلم سے تھا، لیکن کامیو اور سارتر دونوں مانتے تھے کہ اس (کامیو) کا وجود بیت نامی فلسفیانہ تحریک سے کوئی تعلق نہیں تھا۔ ناول "باغی" (1951ء) میں شالنک کیونزم پر کامیو کے زوردار حملے نے سارتر کے ساتھ اس کی دوستی کا خاتمہ کر دیا۔ تب تک سارتر شالن کا ہی حمایتی تھا۔ یہ دوستی ختم ہونے کے نتیجے میں کامیو کا تعلق فرانسیسی باسیں بازو کی سیاست سے بھی ٹوٹ گیا۔ 1957ء میں اسے نویل انعام برائے ادب ملا۔ وہ اپنی زندگی کے آخری یہودی میں الجیر یا کی جنگ آزادی (1954ء 1962ء) کے باعث بہت تکلیف زدہ رہا اور خود کو تھیکنر اور سوائجی ناول "The First Man" (1955ء) لکھنے میں مشغول کر لیا۔ 1960ء میں اسے قوی تھیکنر کا ڈائریکٹر نامزد کیا جانے والا تھا کہ وہ ایک کار حادثے میں ہلاک ہو گیا۔

کامیو کی ابتدائی تحریریں ( "Youthful Writing" میں شامل) اس کی مؤخر تحریریں کی پیش بندی کرتی ہیں۔ ناول "The Stranger" (1946ء) مضمون "The Myth of Sisyphus" (1944ء) اور "Caligula" (1955ء) کی میں ڈرائی "لغویت کے چکر" کو متشکل کرتے ہیں۔ ان تصنیفات میں کامیو نے انسانی وجود کی لغویت (Absurdity) کے بارے میں اپنے احساسات پیش کیے: انسان لغو (Absurd) نہیں، دنیا بھی لغو نہیں، لیکن انسانوں کی دنیا میں رہنا لغو ہے۔ کامیو کے خیال میں انسان خود کو دنیا میں موزوں محسوس نہیں کر سکتے کیونکہ وہ قاعدے، صراحت، معانی اور ابadi زندگی کے متنی ہیں، جبکہ دنیا میں یہ چیزیں ممکن نہیں۔ انسان دنیا سے بیگانے یا جبکی ہیں۔ ایمان داری اور قوارآن سے تقاضا کرتا ہے کہ وہ انسانی حالت کو جوں کا توں قبول کر لیں اور اپنی حالت زار کے خالق تھا

انسانی حل تلاش کریں۔ ناول "اجنبی" (The Stranger) کا مرکزی کردار سزا پانے کے بعد موت کا منتظر ہے، جبکہ سسی فس لی اسطورہ کا مرکزی کردار ایک بھاری پھر کو پہاڑی کے اوپر لے جاتے اور واپس نیچے لانے کی ابتدی سزا بھگت رہا ہے۔ دونوں ہی ایک انوکھی انسانی قسم کی مرت سے آشنا ہیں۔ کیونکہ انہوں نے انسانی علت اور زندگی کی حدود کو تسلیم کر لیا ہے۔ کامیو کے ذریعے "Caligula" میں روم شہنشاہ آن حدود سے تجاوز اور ایک دیوتا بننے کی کوشش کرتے ہوئے جسم لغویت بن جاتا ہے اور رعایا کی جانب سے ایک بغاوت میں اس کا تباہ ہوتا لازمی ہو جاتا ہے۔

"بغاوت کا چکر" ناول "طاعون" (1947ء، فلسفیانہ مضمون "باغی" 1951ء) اور دوڑراموں ("State of Seige" اور "The Just Assassins") پر مشتمل ہے۔ ان تصنیفات میں بغاوت کا تصور کامیو کی ابتدائی تحریروں میں بیان کردہ فلسفہ لغویت کو آگے بڑھاتا ہے۔ انسان بطور انسان اپنی حدود کو تسلیم کرتے ہوئے ایسی دنیا تخلیق نہیں کر سکتا جو ان حدود اور وجود کی لغویت کو نظر انداز کر دے۔ لیکن وہ بغاوت کر سکتے ہیں۔ کامیو کا تصور کردہ انقلاب ایک ایسا معاشرہ تعمیر کرنے کے لیے انسانوں کی اجتماعی کاوش ہے جو اعتدال اور سماجی انصاف کی اقدار سے مطابقت رکھتا ہو۔ "طاعون" میں مرکزی کردار آنکر Rieuze اور وہا کے خلاف لڑنے والی ٹیم کے ارکان الجیریا میں عین اسی طرح بیماری کے خلاف بغاوت کرتے ہیں جیسے چیزیں میں مدافعتی کارکنوں نے نازی قبضے کے خلاف کی۔ ناول "باغی" میں قدیم سے جدید اور اسکے تاریخ بیان کرتے ہوئے دکھایا گیا ہے کہ بغاوت تبھی کامیاب ہوگی جب انقلاب کے ذریعے اس کے مقاصد کے عکاس ہوں۔ "باغی" کے روی انقلابی اپنے سیاسی دشمن کی گاڑی کو بم سے اڑانے سے انکار کرتے ہیں کیونکہ اس کے پیچے بھی ساتھ تھے: یہ اقدام اُن کی نئی حکومت میں قابل قول نہیں، چنانچہ وہ اسے بطور انقلابی اقدام بانٹنے سے انکار کر دیتے ہیں۔

کامیو کی ابتدائی تحریروں کو تو لغویت اور بغاوت جیسے زمروں میں رکھا جا سکتا ہے لیکن اُس کی آخری تصنیفات کو بیان کرنے کے لیے اسی کوئی اصطلاح موجود نہیں۔ "Summer" (1954ء) میں شامل مضمون کا غالب موضوع فیصلہ کن رائے ("Judgment") ہے۔

ای ای افسانوں کا مجموعہ اور ناول زوال ("The Fall") بھی اسی زمرے میں آتے ہیں۔ یہ تحریریں قاری کو یاد دلاتی ہیں کہ خدا یا مطلق اقدار سے عاری ایک دنیا میں کوئی بھی شخص مکمل طور پر بے گناہ یا بے خطائیں۔ ان میں زور دیا گیا ہے کہ ایک دوسرے کے متعلق ہماری آرامشی اعتدال موزوں ہے۔

کامیو نے تین جلدیوں میں اپنے اخباری کالموں اور مضمایں کا مجموعہ بھی شائع کیا۔

ان میں سے کچھ ایک کا انگریزی میں "Resistance, Rebellion and Death" کے نام سے ترجمہ ہوا۔

المیر کامیو نے جوانی میں منفیت اور دلگیری کا چیلنج ورثہ میں پایا اور اسے قبول بھی کیا۔ یہ چیلنج دو عالمی جنگوں کی پیداوار تھا۔ اپنی زندگی اور تحریریوں میں اس نے مایوسی کی مدافعت کی اور خدا پر کھو چکے اعتقاد کی جگہ پر کوئی ایسی تحریر یا آئینہ یا لوبھی لانے پر زور دیا جس کی مدد سے جرائم (جو اس نے خود بھی دیکھے تھے) کا جواز پیش کیا جاسکے۔ بہت سے قارئین نے اسے ہمارے عہد کی لبرل انسانیت پسندی کا نہایت عینیت انتظار، ایمان دار اور موثر و کیل خیال کیا۔ ہر بڑے سیاہی یا شفافی بحران میں اس کا نام خیالات اور تحریریں توجہ کا مرکز ہیں۔ صراحت، سادگی اور خوبصورت اندازخن نے اس کی تصنیفات کو ہر قسم آنے والی نسل کے لیے قابل رسائی بنایا۔ غالباً اس کی وجہ اس کا ایک فلسفی کے ساتھ ساتھ ادیب ہونا بھی تھی۔ بہت سے نقادوں اور محققین نے کامیو کے "اپنی" اور "زوال" کو میوسیں صدی کے نشری ادب میں بہت بلند رتبہ دیا۔ وہ ایک ایسا آدمی تھا جس نے اپنے ساتھی انسانوں کی سب سے بڑی پریشانیوں کے متعلق بات کی "اخلاقیات، الصاف اور محبت"۔





## 98- تھامس سیموں کوہن

پیدائش: 18 جولائی 1922 عیسوی

وفات: 17 جون 1996 عیسوی

ملک: امریکہ

اہم کام: "The Structure of Scientific Revolutions"

سائنس کا امریکی مورخ اور فلسفی تھامس سیموں کوہن 1960ء کی دہائی میں سائنس کے فلسفہ اور سوشیالوجی میں مرکز توجہ تبدیل کرنے میں کافی اہم حصہ دار ہے۔ وہ 18 جولائی 1922ء کو امریکہ کی ریاست اوہائیو میں Cincinnati کے مقام پر پیدا ہوا۔ اس نے 1949ء میں ہارورڈ یونیورسٹی سے فریکس میں پی ایچ ڈی ڈگری حاصل کی۔ 1956ء میں کلی فورنیا یونیورسٹی میں تعلیمات ہوا اور 1961ء میں وہاں تاریخ سائنس کا پروفیسر بن گیا۔ 1964ء میں اسے پرنسٹن یونیورسٹی میں ایک خصوصی اعزازی عہدہ ملا اور 1979ء میں واپس بوسٹن آ کر میسا چوشش انسٹی ٹیوٹ آف میکنالوجی میں تاریخ و فلسفہ سائنس کا پروفیسر بن گیا۔ 1983ء میں وہ

انشی ثبوت میں ”لارنس ایں راک فیلڈ پروفیسر آف فلسفی“، قرار پایا۔

کوہن کی کمی ہوئی پانچ کتب اور لا تعداد مضمایں میں سے ایک تصنیف

”The Structure of Scientific Revolutions“ (1962ء) سب سے مشہور

ہے۔ کتاب لکھنے کے وقت وہ ہارورڈ میں تھیور پیٹریکل فرکس کا گرجوایٹ طالب علم تھا۔ ”دی ستر کچر آف سائنس فریولیوشنز“ 16 زبانوں میں شائع ہو چکی ہے اور اب تک اس کی 10 لاکھ سے زائد کاپیاں فروخت ہو چکی ہیں۔ اس کتاب کی کافی مخالفت بھی ہوئی اور کوہن کے بہت سے خیالات کو زبردست چیلنجوں کا سامان کرنا پڑا۔

”دی ستر کچر“ میں کوہن نے کہا کہ سائنس علم کی تحصیل کا ایک مسحکم و متواتر عمل نہیں۔ بلکہ یہ مہام درمیانی و قفوں کا سلسلہ ہے: یعنی وقفع و قفع سے عقلی لحاظ سے پہ جوش انقلابات آتے ہیں۔ ان انقلابات کے بعد ایک تصوراتی نظریہ دنیا کی جگہ دوسرا تصوراتی نظریہ دنیا لے لیتا ہے۔

(”تموئہ گرداں“) کی اصطلاح کو کوہن نے ہی مقبول بنایا (البتہ

نقاووں نے اس اصطلاح کے غیر کامل استعمال پر اس کو خست تقدیم کا نشانہ بنایا)۔ کوہن کے مطابق Paradigm بیانی طور پر سائنس کے مشترک اعتمادات کا مجموعہ مسائل کو حل کرنے کے انداز کے متعلق متفقانہ اصولوں کا مجموعہ ہے۔ (”Paradigms“ سائنسی تفہیم میں لازمی ہیں کیونکہ انتخاب، قیاس اور تقدیم کو ممکن بنانے والے باہم گندھے ہوئے نظری اور طریقہ کارے متعلق عقائد کے بغیر کسی فطری تاریخ کی تشریح و تفسیر نہیں کی جا سکتی۔ درحقیقت پیراذ ام (”Paradigm“) سائنسی برادریوں کی تحقیقی کوششوں کی رہنمائی کرتا ہے، اور یہی کسوٹی نہایت واضح طور پر سائنس کے کسی شعبے کی شناخت کرتی ہے۔ کوہن کی منطق میں ایک اسی موضوع یہ ہے کہ یکے بعد دیگرے انقلابات کے ایک عمل کے ذریعہ ایک پیراذ ام سے دوسرے پیراذ ام تک عبور پختہ سائنس کی مثالی ترقیاتی ڈگر ہے۔ ”پیراذ ام شفت“ واقع ہونے پر ”ایک سائنس دان کی دنیا حقیقت یا تھیوری کی بیانی طور پر مقلوب اور کمیتی طور پر بھی بھر پور بن جاتی ہے۔“

مقبول عام تصور کے برخلاف کوہن نے یہ بھی کہا کہ مثالی سائنس دان معروضی اور

آزاد اہل فکر نہیں۔ بلکہ وہ تو بنیاد پرست افراد ہیں جو خود کو پڑھائی گئی چیزیں قبول کر لیتے اور اپنی تھیوریز کے پیدا کردہ مسائل حل کرنے کے لیے اپنے علم کا اطلاق کرتے ہیں۔ ان میں سے زیادہ تر شخص ذہنی پرzel حل کرنے والے ہیں جن کا مقصد پہلے سے معلوم چیز کو دریافت کرنا ہوتا ہے۔ ”کسی مسئلے کو حل کرنے میں منہج شخص موجود علم اور طریقہ کار کے تحت عمل کرتا اور اردو گرد نہیں دیکھتا ہے۔ اس کو معلوم ہوتا ہے کہ اسے کیا حاصل کرتا ہے۔ لہذا وہ اپنے آلات اسی کے مطابق ڈیزائن کرتا اور سوچوں کو اسی سمت میں لگاتا ہے۔“

نارمل سائنس کے ادوار میں سائنس دانوں کا اولین فریضہ تعلیم شدہ تھیوری اور حقیقت کو ہر ممکن حد تک مطابقت میں لانا ہوتا ہے۔ نتیجتاً سائنس دان عموماً ایسے حاصلات کو نظر انداز کر دینے پر مائل ہوتے ہیں جو موجود پیراڈائم کے لیے خطرہ ہوں اور ایک نئے مقابل پیراڈائم کی نشوونما کو ہمیز دیں۔ مثلاً نوٹی ہے اس نقطہ نظر کو مقبول بتایا کہ سورج زمین کے گرد گھومتا ہے اور منصاہ شہادت کے ہوتے ہوئے بھی صدیوں تک اس نظریے کا دفاع کیا جاتا رہا۔ تاہم تعلیم شدہ تھیوریز کو ذہن و دل میں نہ بانے والے نوجوان سائنس دان۔۔۔ کوئی نیوٹن یا کوئی آئن شائک۔۔۔ پرانے پیراڈائم کا صفاہی کرنے میں کامیاب ہو جاتے ہیں۔ روایت میں بندھی نارمل سائنس کے طویل دورانیوں کے بعد ہی اس قسم کے سائنسی انقلابات آتے ہیں۔ نئے پیراڈائم کا ظہور نارمل سائنس میں بھرا نوں کا باعث بنتا ہے۔

بھراں تب جنم لیتے ہیں جب سائنس دان نئی دریافت شدہ صورت کو غیر معمولی تعلیم کر لیں۔ تمام بھراں مندرجہ ذیل تین میں سے کسی ایک طریقہ کے تحت حل کیے جاتے ہیں۔ نارمل سائنس بھراں کا باعث بننے والے مسئلے سے نہیں کے قابل ہوتی ہے اور یوں سب کچھ دوبارہ نارمل ہو جاتا ہے۔ یا پھر مسئلے کی مدافعت کی جاتی ہے اور اسے متعلقہ شعبے کے ناکافی آلات کا نتیجہ قرار دیا جاتا ہے، چنانچہ سائنس دان اسے آنے والی نسلوں کے لیے ایک طرف رکھ چھوڑتے ہیں۔ چند صورتوں میں کوئی نیا امیدوار پیراڈائم سامنے آتا ہے اور اس کی قبولیت یا ترویدی کی لڑائی شروع ہوتی ہے۔ کوئن نے ان لڑائیوں کو ”پیراڈائم جنگیں“ کہا۔

کوئن کا کہنا ہے کہ سائنسی انقلاب میں کوئی نیا غیر مواقف پیراڈائم مکمل یا جزوی طور پر پرانے والے پیراڈائم کی جگہ لے لیتا ہے۔ آخر کار پرانے یا پھر نئے پیراڈائم کی فتح کے

ساتھ انقلاب انجام پذیر ہو جاتا ہے۔

ان ولائل کو سامنے رکھتے ہوئے یہ سوال ابھرتا ہے: سائنس کیسے اور کیوں ترقی کرتی ہے اور اس کی ترقی کی نویعت کیا ہے؟ کوہن نے کہا کہ نارمل سائنس اس لیے ترقی کرتی ہے کیونکہ پختہ سائنسی برادری کے اراکین واحد پیراڈاٹم کے نقطہ نظر سے کام کرتے ہیں اور مختلف سائنسی برادریاں شاذ و نادر ہی ایک جیسے مسائل پر تحقیق و تفییش کرتی ہیں۔ پیراڈاٹم کے پیدا کردہ مسائل کو حل کرنے کے لیے کامپیوٹر تحلیلی کام کا نتیجہ ترقی ہے۔ درحقیقت نارمل سائنس کے ادوار کے دوران ہی ترقی بدیکی اور یقینی لگتی ہے۔ نیز ”فلسفہ میں کسی ترقی سے انکار کرنے والا شخص اصل میں زور دیتا ہے کہ اب بھی ارسٹوپسند موجود ہیں۔ اس کا مطلب یہ نہیں ہوتا کہ اس طور پر نہ ترقی کرنے میں ناکام ہو گئے۔“

کیا سائنس کے ذریعہ مطلق سچائیوں کو دریافت کرنے کا نام ترقی ہے؟ کوہن کے مطابق ”ہمیں یہ نظریہ ترک کرنا ہو گا کہ پیراڈاٹم کی تبدیلیاں سائنس دانوں کو سچائی سے قریب تر لے جاتی ہیں۔“ اس کی بجائے سائنس کا ترقیاتی عمل مرحلہ پر مرحلہ ارتقاء پر مشتمل ہے۔ ہر مرحلہ فطرت کی زیادہ مفصل اور بہتر تفہیم سے متصف ہے۔

خامس کوہن 1954ء میں Guggenheim فیلو نامزد ہوا اور 1982ء میں جارج سارٹن میڈل برائے تاریخ سائنس کا مستحق قرار پایا۔ اس کی کتاب ”وی سر کچر“ نے تاریخ و فلسفہ سائنس میں ایک انقلاب برپا کر دیا۔ اس کا پیراڈاٹم شفت کا تصور پوچھیکل سائنس، معاشریات، سوшиالوجی اور حتیٰ کہ بڑنس میجمنٹ جیسے شعبہ ہائے علم پر بھی اثر انداز ہوا۔ وہ بیسویں صدی کے دوران سائنس اور فلسفہ کے موضوع پر لکھی گئی موثر ترین کتب میں سے ایک کا خالق ہے۔

کوہن کے برخلاف کارل ریمنڈ پوپرنے سائنس کو ایک نہایت منطقی انداز میں آگے بڑھتے ہوئے تصور کیا۔ البتہ بحیثیت مجموعی (چند مستثنیات کے ساتھ) سائنسی پیش رفت کی تاریخ کے بارے میں کوہن کا نظریہ غالب آگیا ہے۔ اس نے کم از کم یہ تو دکھایا کہ کس طرح سائنس دان اکثر ایسے خیالات کے حامل ہوتے ہیں جن کا وہ خود سائنسی انداز میں دفاع نہیں کر سکتے۔ اس کی تحریریں شکر سہی، مگر انہوں نے غیق اثرات مرتب کیے کیونکہ ان کے سائنسی مowardے تاہل کا خول توڑا۔ یہ بلاشبہ سائنس کے ساتھ ایک بھلاکی تھی۔ ۰۰۰



## 99- ماہیکل فوکالٹ

پیدائش: 15 اکتوبر 1926 عیسوی

وفات: 25 جون 1984 عیسوی

ملک: فرانس

اہم کام: "The Order of Things"

فرانسیسی فلسفی ماہیکل فوکالٹ دوسری عالمی جنگ کے بعد ابھرنے والے مؤثر ترین اور نہایت ممتاز مفکرین اور فلسفیوں میں شمار ہوتا ہے۔ اس نے یہ دکھانے کی کوشش کی کہ انسانی فطرت اور معاشرے کے بارے میں جن بنیادی تصورات کو لوگ مستقل سچائیوں کے طور پر مان لیتے ہیں وہ تاریخ کے عمل میں تبدیل ہوتے رہتے ہیں۔ اس کی تحقیقات نے جمن فلسفی کارل مارکس اور آسٹریا میں تحلیل نفسی سگمنڈ فرائید کے اثرات کو چیخ کیا۔ فوکالٹ کے پیش کردہ نئے تصورات جیلوں، پولیس، انشورس، دماغی مریضوں کی دیکھی بھال، ہم جنس پرست مردوں کے حقوق اور بہبود کے متعلق لوگوں کے مفرد و خصائص کو بھی چیخ کرتے ہیں۔

فوکالٹ ایک 15 اکتوبر 1926ء کو فرانس میں Poitiers کے مقام پر پیدا ہوا۔ اس کا باپ ایک ممتاز مقامی سر جن تھا جو اپنے بیٹے کو بھی سبی بنا نے کا خواہ شنتا تھا۔ جب نوجوان فوکالٹ اپنے آپ میں مگر رہنے والا شخص تھا تو باپ نے اسے کی تھوک کانٹ Saint Stanilas میں داخل کر دیا جو علم و ضبط کی تخت پابندی اور کڑپن کے لیے معروف تھا۔ وہاں پڑھنے کے دوران فوکالٹ نے اچھی کارکردگی دکھائی اور گرجوا نش کر کے اعلیٰ شہرت یافت مگر درسے Henri IV (پیرس) میں داخل ہوا۔ 1946ء میں اس نے Ecole Normale Supérieur میں داخلہ کے لیے پوچھی پوزیشن حاصل کی۔ ممتاز و مشہور مورائس مارلو پوئی کے ساتھ پڑھتے ہوئے وہ ایک ذہین نوجوان مفکر بن کر ابھرا۔ اسے 1948ء میں فلسفہ میں اپنا "لائسنس" ملا۔ 1950ء میں نفیات میں "لائسنس" لیا اور 1952ء میں سائنسک پیچھا لوگی میں ڈپلومہ حاصل کیا۔

فوکالٹ نے 1954ء سے 1958ء تک سویڈن کی Uppsala یونیورسٹی میں فرانسیسی پڑھائی، پھر دارسا یونیورسٹی میں ایک سال لگانے کے بعد یہ بیرگ یونیورسٹی میں ایک سال گزارا۔ 1960ء میں وہ کلیر موٹ یونیورسٹی کے شعبہ فلسفہ کا سربراہ بن کر واپس فرانس آیا اور اسی برس اپنی شان دار کتاب "Madness and Civilisation" شائع کی۔ فوکالٹ نے اس کتاب میں دلیل دی تھی کہ ہمیں معلوم "دیوانگی" اور ہم اس کے اور "ہوش مندی" کے مابین جو متعصبانہ اور جانب دار انتہا ایجاد کرتے ہیں وہ عہد استدلال کی اختراع ہے۔ اس کتاب کی بنیاد پر اسے doctract d'etat دی گئی۔

دنیا میں کتنی اقسام کے لوگ موجود ہیں؟ ان کا جو ہر کیا ہے؟ انسانی تاریخ کا جو ہر کیا ہے؟ اپنے بہت سے پیش رو دانش و رونوں کے بر عکس فوکالٹ نے ان سیدھے سادے سوالات کا جواب دینے کی روایتی انداز میں کوشش نہ کی، بلکہ ان کا تقدیمی جائز کیا۔ اس نے یورپ اور امریکہ میں روزمرہ کا حصہ بن چکے ان سوالات کے جوابات کی جانب تشكیلی روایہ اختیار کیا۔ وہ کہتا ہے کہ ہمیگی مظہریت اور مارکسی ماوریت دونوں میں ہی یہ موجود مقولے اثر انداز نظر آتے ہیں۔ انہوں نے 19 ویں صدی کے دوران ارتقائی حیاتیات، طبعی بشریات، کلینیکل میڈیسین، نفیات، سوشیالوجی، تحریرات کو بھی مشارکیا۔

انیگو امیریکن ثبوتیت پسند روایت کے متعدد فلسفیوں نے انسانی سائنسوں (نفیات، سوشیالوجی اور کریمنالوجی) پر الزام لگایا تھا کہ وہ ریاضی یا طبیعیات والا تصوراتی اور طریقہ کارے

متعلق مضبوطی اور استحکام حاصل کرنے میں کامیاب نہیں ہو سکتی تھیں۔ فوکالٹ نے بھی ان انسانی علوم میں غلطی دیکھی لیکن وہ ہوتیت پسندوں کے اس خیال کو مسترد کرتا ہے کہ خالص یا فطری بساںکوں کے طریقہ ہائے کار نے مستند یا متفق علم تک رسائی کا کوئی خصوصی پیمانہ فراہم کیا تھا۔ اس نے انسانی علوم کی بنیاد اور مشتعل راہ کا کام دینے والے اساسی نقطے پر توجہ مرکوز کی: ”انسان“ کا تصور۔ انسان ایک طرف تو فطری دنیا کے کسی بھی اور معروض کی طرح ایک معروض تھا، اور طبیعی و قوائیں کے بلا امتیاز اثرات کے تابع تھا۔ دوسری طرف انسان ایک موضوع بھی تھا، اور اپنے دنیاوی حالات کو سمجھنے اور تبدیل کرنے کی بے مثال صلاحیت کا حال تھا۔ فوکالٹ نے اس فہم کی تھوڑی کی کوئی شہادت ڈھونڈنے کے لیے سارا تاریخی ریکارڈ چھان مارا، مگر بے سود۔ معروضات کی تلاش کے دوران اسے بھی کشیر المقدار موضوعات ہی ملے جن کے اوصاف ڈرامائی طور پر زمان و مکان کے ساتھ متغیر تھے۔ کیا انسانی علوم کا ثانی (موضوع اور معروض) انسان مستقبل میں کبھی ظہور پذیر ہو سکتا تھا؟ فوکالٹ نے اپنی کتاب ”The Order of Thing“ اور کچھ دوسری تحریروں میں کہا کہ مکمل طور پر آزاد تھوڑی کا موجود ہوتا ایک طرح کا پیراڈاکس ہے۔ یہ تھوڑا نہ صرف ماضی میں کبھی موجود نہیں رہی بلکہ اصولی طور پر کبھی وجود میں آئی نہیں سکتی۔

فوکالٹ نے کہا کہ انسان کا تصور مغربی فکر پر اپنی گرفت کھوتا جا رہا ہے۔ مگر یہ بے بنیاد اور مصنوعی تصور انسان آخراً تین طویل عرصے تک قائم کیوں رہا؟ فوکالٹ کے خیال میں ستر ہویں اور اٹھارہ ہویں صدی کے یورپ کی ابھرتی ہوئی قومی ریاستوں میں ”انسان“ اُن سماجی دساتیر اور رواجوں کی تخلیق کے لیے تصوراتی شرط لازم تھا جو اُس وقت مفید شہری پیدا کرنے کے لیے ضروری تھے۔ لہذا یہ تصور عام ہوا کہ انسانی کردار اور تحریر پنا قابل تغیر تھے۔ ”انسان“ کی بعثت ہونے پر اس تصور کی جگہ درجہ درجہ اس نے تصور نے لے لی کہ روح اور جسم دونوں کی اصلاح کی جاسکتی تھی۔

فوکالٹ کی فکر پر جرمی فلسفی فریڈرک نشے اور مارٹن ہیڈگر کا کافی اثر تھا۔ نشے کا کہنا تھا کہ انسانی طرز عمل کا حرک اقتدار حاصل کرنے کی خواہیں ہے اور یہ کہ روایتی اقتدار معاشرے پر اپنی گرفت کھو چکی ہیں۔ ہیڈگر نے ”ہستی کی تفہیم“ کے لیے ہمارے موجودہ نیکنا لاوجیکل طریقے ”پر تقدیمی“۔ فوکالٹ کے فلسفہ نے معاشرے کے اندر اقتدار کے بدلتے ہوئے طریقوں اور ذاتات کے ساتھ اُس طاقت کے مربوط ہونے کے طریقوں پر تحقیق کی۔ تاریخ میں مختلف موقع پر سمجھی گئی کے ساتھ درست یا غلط قرار دیے جاسکتے والے دعووں پر

## فلسفیوں کا انسانیہ کلوپیڈیا

حکمران بدلتے ہوئے تو انہیں اُس کا مرکزی موضوع ہیں۔ اُس نے یہ مطالعہ بھی پیش کیا کہ عام طور پر یقون نے کس طرح لوگوں کو اپنی شناختیں متعین اور علم کو منظم کرنے کے قابل بنایا؛ واقعات کو نظرت، انسانی کوشش یا پھر خدا سے تحریک یافت سمجھا گیا۔ فوکالٹ نے کہا کہ چیزوں کو بخشنے کا ہر ایک اندازائیں فائدے اور خطرات رکھتا ہے۔

فوكالٹ کی فکر تین مرحلے سے گزری۔ اول "Madness and Civilisation" میں اُس نے مغربی دنیا میں دیوانگی۔ جسے کبھی ابہام اور القا سمجھا جاتا تھا۔۔۔ کے ایک ذہنی مرض بن جانے پر بحث کی۔ اس کتاب میں وہ دیوانگی کی اُس تخلیقی قوت کو آشکار کرتا ہے جسے مغربی معاشروں نے روایتی طور پر دبایا۔ دوسرا مرحلہ فوكالٹ کی اہم ترین تصنیف "The Order of Things" پر مشتمل ہے۔ اُس کا آخری فکری مرحلہ 1975ء میں "Discipline" کی اشاعت کے ساتھ شروع ہوا۔ وہ سوال اٹھاتا ہے کہ کیا ایذا وہی کی نسبت قید ایک زیادہ انسانی سزا ہے۔ فوكالٹ کی آخری تین کتابیں۔۔۔ "History of Sexuality" (1976ء) اور "The Use of Pleasure" (1984ء) اور "Care of the Self" (1984ء)۔۔۔ ایک غیر مکمل تاریخ جنسیت کے حصے ہیں۔ وہ ان کتابوں میں مغربی معاشروں میں لوگوں کے ان مرحلے کا ذکر کرتا ہے جن کے تحت وہ خود کو جسی وجہ پر بخستے لگتے۔۔۔

فوكالٹ خود بھی ہم جنس پرست تھا اور ہم جنس پرستوں کے شعور پر اُس کے نظریات کا کافی گہرا اثر مرتب ہوا۔ ”جنسیت کی تاریخ“ میں وہ یہ نظریہ بیان کرتا ہے کہ جنسیت ”قطری“ ہونے کی بجائے ایک شاقی و تہذیبی پیداوار ہے اور مختلف زمان و مکان میں تہذیبیں اور جنسیت بہت مختلف انداز میں مرتب ہوتی ہیں۔ مثلاً اٹھار ہویں صدی سے قبل کوئی ہم جنس پرست نہیں بلکہ صرف ہم جنس پرستانہ (یا سدومی) افعال موجود تھے۔ ان افعال کو 18 ویں اور 19 ویں صدی میں شناخت ملی۔

ماں کا لٹ کی موت کے دس برس بعد مغربی تہذیب کے گزشتہ تین سو سالہ ارتقاء کے متعلق اس کے نظریات نے زبردست اثرات ڈالے۔ گزشتہ دو عشروں کے دوران میں کسی بھی اور شخص نے مغرب کی اکپڈے مک فکر کو اس قدر گہرا ای میں متاثر نہیں کیا۔





## 100- پیٹر سنگر

پیدائش: 1946ء میں

وفات: (زندہ)

ملک: آسٹریلیا

اہم کام: "Animal Liberation"

آسٹریلیوی فلسفی اور bioethicist (حیاتیاتی اخلاقیات پسند) پیٹر سنگر جانوروں کے حقوق اور انسان کے ساتھ انسانی تعلق و سلوک کے بارے میں اپنے نظریات کی وجہ سے شہرت رکھتا ہے۔ وہ ملبورن، آسٹریلیا میں پیدا ہوا؛ ملبورن یونیورسٹی اور آسکفورڈ یونیورسٹی میں تعلیم حاصل کی۔ اُس نے اپنے کیریئر کا آغاز آسکفورڈ میں اخلاقیات پر پچھر دینے (1971ء-1973ء) کے ساتھ کیا۔ بعد ازاں شامی امریکہ اور آسٹریلیا میں مختلف یونیورسٹیوں میں خدمات انجام دیتا رہا۔ 1977ء میں موناٹش یونیورسٹی، ملبورن نے اُسے فلسفے کا پروفیسر تعینات کیا۔ وہ یونیورسٹی کے شعبہ برائے انسانی حیاتیاتی اخلاقیات کے ساتھ بھی قریبی طور پر وابستہ ہو گیا جس کا مقصد

بانیو میڈیل دریافتیوں کے اخلاقی حوالوں پر مطالعہ کرتا ہے۔ پیرنگر (1987ء سے 1991ء تک اس کا ڈائریکٹر رہا اور 1992ء میں ڈپٹی ڈائریکٹر بن گیا۔ 1999ء میں پیرنگر کو پرنسپنیونورمنی کے مرکز برائے انسانی اقدار میں پروفیسر شپ مل گئی۔

نگر کو ایک منطق پسند قرار دیا جاتا ہے۔ وہ جذباتِ ذاتی مفاد یا سماجی لزومیت کی بجائے استدلال پر بنی فلسفیانہ نظام کا حامی ہے۔ اُس نے ایک پروپر تجربات جیک انجینئرنگ، رضا کار ان مادریت، اسقاطِ حمل اور اعلانِ مرضیوں کو بلا تکلیف مارنے سے متعلقہ اخلاقی ایتی معااملات پر ایک "ترنجی افادیت پسند"، "قط نظر اخیار کیا ہے۔ یہ نقطہ نظر کسی بھی اقدام کو اس صورت میں اخلاقی حوالے سے درست قرار دیتا ہے جب وہ متاثرہ افراد کی ترجیح پر پورا اترتتا ہو اور لوگوں کی کافی بڑی تعداد کے لیے بہترین منائج پیدا کرتا ہو۔

نگر نے متعدد کتب شائع کیں جن میں "Animal Liberation" (1975ء) اور "How are we to Live?" (1993ء) خصوصی اہمیت کی حامل ہیں۔ وہ اپنی کتب سے حاصل ہونے والی آدمی یعنی الاقوامی امدادی کاموں اور جانوروں کی آزادی کی تحریک کے نام کر چکا ہے اور اپنی کمائی کا 10 تا 20 فیصد غرباء میں تقسیم کرتا ہے کیونکہ "غربیوں کی مدد کرنا ایمروں کا اخلاقی فریضہ ہے۔"

پیرنگر کی کتاب "Animal Liberation" نے جانوروں کے حقوق کی جدید تحریک پر گھرے اثرات مرتب کیے ہیں۔ وہ انواع پرستی (Speciesism) کا مخالفت کرتا ہے جس کے مطابق ایک خاص نوع سے تعلق رکھنے کی بنیاد پر دیگر مخصوص انواع کے خلاف انتیار کو جائز سمجھا جاتا ہے۔ اُس کے خیال میں دکھ و تکلیف محسوس کر سکنے والے تمام جانداروں کے مفادات ایک جتنے قابل احترام ہیں۔ خوراک کے لیے جانوروں کا استعمال درست نہیں کیونکہ اس طرح غیر ضروری تکلیف پیدا ہوتی ہے۔ سبز یاں کھانا ہی بہترین ہے۔ وہ زندہ جانوروں کی چیز چھاڑ کو بھی غلط قرار دیتا، مگر طبیعی علاج میں بہتری کی غرض سے کچھ جانوروں پر تجربے کو درست تسلیم کرتا ہے۔۔۔ بشرطیکہ حاصل ہونے والا فائدہ جانوروں کو کوچھ داری تکلیف سے زیادہ ہے۔

اپنی کتاب "Practical Ethics" (1979ء) میں پیرنگر نے تفصیلی تجویز

پیش کیا کہ جانداروں کے مفادات کو کیوں اور کیسے ناپا جائے۔ اس کے مطابق کسی جاندار کے مفادات کا تعین ہمیشہ اس کی قطبی خصوصیات کی بنیاد پر ہونا چاہیے، نہ کہ کسی گروہ سے تعلق رکھنے کی بنیاد پر۔ اپنی عمومی اخلاقیاتی تحریری کی ہی مطابقت میں سُنگر کا کہنا ہے کہ جسمانی تحفظ کے حق کی بنیاد جاندار میں تکلیف سہنے کی قابلیت پر ہے اور زندگی کا حق اپنے مستقبل کی منصوبہ بندی اور پیش بندی کی صلاحیت پر مبنی ہے۔ چونکہ غیر مولود بچے اور شدید طور پر معدور افراد میں مؤخر الذکر صلاحیت کا فقدان ہوتا ہے (اول الذکر کا نہیں) اس لیے اسقاط حمل، بلا تکلیف بچہ کشی اور لا علاج مریضوں کو بلا اہمیت مارنا خصوص حالات میں جائز قرار دیا جا سکتا ہے۔ مثلاً ایسے معدور بچوں کو مارڈا نا درست ہے جن کی زندگی آن کے اپنے اور والدین کے لیے بھی تکلیف کا باعث بنتی ہو۔

بہت سے مخالف دھڑوں کے خیال میں سُنگر کا نقطہ نظر انسانی وقار پر ایک بدنماد حبہ ہے۔ مذہبی گروپیں، حق زندگی اور معدور افراد کے جماعتیوں نے اسے کڑی تقدیم کا نشانہ بنا�ا۔ نقادوں کے خیال میں سُنگر کو معدور افراد کی زندگی کا معیار طے کرنے کا کوئی حق حاصل نہیں۔ اسقاط حمل، بچہ کشی اور لا علاج مریضوں کو مارڈا لئے جیسے مسائل پر اس کی تباہ عہ آراء اور صاف گوئی وضاحت کرتی ہیں کہ اس کی کتابوں کو اتنی دلچسپی سے کیوں پڑھا جاتا ہے۔

تقدیم نگاروں کے جواب میں پڑھنگر نے کہی مرتبہ کہا ہے کہ اعتراض کرنے والے لوگ محض سنی سنائی باتوں اور بیانات کی بنیاد پر تقدیم کرتے ہیں۔ مثلاً جب لوگ سننے ہیں کہ سُنگر کے خیال میں ایک کتاب بھی کسی نو مولود انسانی بچے جیسی اخلاقی اہمیت کا حامل ہے تو وہ اس بیان کو انسانیت کی تحریر قرار دیتے ہیں۔ حالانکہ سُنگر کا مقصد کتے اور انسانی بچے دونوں کی زندگی کو اہمیت دینا ہوتا ہے۔ اپنے نظریات کی گوگلو کیفیت کا تجربہ خود سُنگر کو بھی کرنا پڑا۔ اس کی ماں Alzheimer کی بیماری میں بیٹلا ہوئی اور سُنگر کے نظام فکر کی رو سے ایک "لا انسان" بن گئی۔ اس نے اپنی ماں کو بلا تکلیف مارنے سے انکار کرتے ہوئے کہا: "اس کی وجہ سے مجھے اندازہ ہوا ہے کہ اس قسم کے معاملات میں کیسے مسائل کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔" نتیجتاً اسے منافق قرار دیا گیا۔ تاہم سُنگر نے ہمپہر اتنا ہی کہا ہے کہ لا علاج شخص کو بلا تکلیف مارڈا نا" اخلاقی طور پر قابل قول" ہے، لازمی نہیں۔

اپنے فلسفیات مضماین کے مجموعے "Famine, Affluence and Morality" میں سُنگر نے رائے دی کہ کچھ لوگوں کا امارت میں زندگی گزارنا اور دیگر کام تھا رہنا اخلاقی اعتبار سے ناقابلِ دفاع ہے۔ غریبوں کی مدد کے اہل ہر شخص کو اپنی آمدنی کا کم از کم 10 فیصد مستحق افراد کی امداد اور ایسے ہی دیگر کاموں پر خرچ کرنا چاہیے۔ وہ اپنی تنخواہ کا 20 فیصد یونیف اور OXFAM کو دیتا ہے۔

پڑی سُنگر کا یہ بھی کہنا ہے کہ انسان اور جانور "آپس میں باعثِ تسلیمیں" جنسی تعلقات رکھ سکتے ہیں۔ اگر جانوروں کے ساتھ جنسی عمل میں تشدید ملوث ہو تو اسے غیر قانونی ہی رہنا چاہیے۔ لیکن اگر ایسا نہیں ہے تو اس میں کوئی اچنہبے یا اعتراض کی بات نہیں۔ یہودیوں، عیسائیوں اور مسلمانوں کے کچھ بیانوں پرست دھڑوں نے سُنگر کے ان خیالات کو بھی تنقید کا نشانہ بنایا۔ لیکن اس کے اپنے خیال میں اس موضوع پر اس کے خیالات قابلِ توجہ و بحث نہیں۔



## اپنڈکس ل

## اہم اصطلاحات کی فہرست

(نمایاں مکاتب فلکر اور نظریات کی وضاحت کے ساتھ)

|                                                                            | Original                    | اچھوتا              |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|---------------------|
| اخلاقی اصولوں کا نظام۔                                                     | Ethics                      | اخلاقیات            |
| ا دراکات، وجدانات                                                          | Intuitions                  | ادراکات، وجدانات    |
| کسی قصیے میں ایک غصہ جو قصیے کے موضوع کے حوالے میں مصدقہ یا مسترد ہوتا ہے۔ | Predicate                   | ادعا، اثبات، توثیق  |
| غیر شائی                                                                   | Non-dualist                 | ادویت               |
| ارادہ                                                                      | Intent                      | ارادو               |
| ارادی                                                                      | Volitional                  | ارادی               |
| ار تقا پسند                                                                | Evolutionist                | ار تقا پسند         |
| ار تقا نیت                                                                 | Evolutionism                | ار تقا نیت          |
| از لی محرك                                                                 | Prime Mover                 | از لی محرك          |
| اتخراج                                                                     | Deduction                   | اتخراج              |
| استدلالیت                                                                  | Rationalism                 | استدلالیت           |
| استقرائی/ استنباطی                                                         | Inductive                   | استقرائی/ استنباطی  |
| اسسیت                                                                      | Nominalism                  | اسسیت               |
| اعصما                                                                      | Appetite                    | اعصما               |
| اصول یا گنڈیب پذیری                                                        | Principle of Falsifiability | اصول یا گنڈیب پذیری |
| انسافیاتی                                                                  | Relative                    | انسافیاتی           |
| انضافتی                                                                    | Relativity                  | انضافتی             |

|                     |                 |                                                                                                                                                                    |
|---------------------|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| افادیت              | Utilitarianism  | ایک بورڈ و اخلاقی نظریہ جس کے مطابق فعل یا اقدام کا مفہید ہوتا ہی اس کے اخلاقی طور پر درست ہونے کی کوشی ہے۔                                                        |
| امثال، تہیلات       | Forms           | ضمیر کا حکم آخر۔                                                                                                                                                   |
| امر مطلق            | Categorical-    |                                                                                                                                                                    |
|                     | Imperative      |                                                                                                                                                                    |
| انارکی، تراجیت      | Anarchy         |                                                                                                                                                                    |
| انانیت              | Egoism          |                                                                                                                                                                    |
| انتخابیت            | Selectivity     |                                                                                                                                                                    |
| انسانیت پسند فطرتیت | Instrumentalism |                                                                                                                                                                    |
| انفرادیت پسندی      | Individualism   | سماجی سیاسی آئینہ یا لوچ کا ایک اصول جس کی بنیاد فرد کے مطلق حقوق کی تسلیم پر ہے۔ اس میں فرد کو معاشرے اور ریاست سے آزاد اور خود مختار خیال کیا گیا۔               |
| انکار مکمل          | Nihilism        | کسی بھی ثابت نظریات کو مسترد کرنے کا لفظ نظر۔ یہ اصطلاح جیکو بی نے وضع کی اور ترکیف نے اسے (بالخصوص اپنے ناول ”باپ اور بیٹے“ کے ذریعہ) مقبول ہالیا۔                |
| ایلیانک             | Eleatic         | ایک قدیم یونانی فلسفیا۔ مکتبہ جس کا تعلق جو بی اٹلی میں ایلیا نامی جگہ سے تھا۔                                                                                     |
| پاہم درگری          | Reciprocity     |                                                                                                                                                                    |
| بشریات پسندی        | Anthropologism  | قبل از مارکس مادیت کا ایک وصف جس نے انسان کو نظرت کی اعلیٰ ترین پیداوار قرار دیا اور تمام مخصوص انسانی اوصاف اور صلاحیتوں کی وضاحت اس کے فطری مآخذ کے حوالے سے کی۔ |
| بشریات              | Anthropology    |                                                                                                                                                                    |
| بورڈوازی            | Bourgeoisie     |                                                                                                                                                                    |
| بی تعلق             | Ataraxia        |                                                                                                                                                                    |
| پاگان، بہت پرستا نہ | Pagan           |                                                                                                                                                                    |

|                   |                                                           |  |
|-------------------|-----------------------------------------------------------|--|
| پس جدیدیت         | Postmodernism                                             |  |
| تاثرات            | Impressions                                               |  |
| تاریخی جبریت      | Historical                                                |  |
| تسلی              | Determinism                                               |  |
| تالیف             | Interaction                                               |  |
| تبادل لائی معاشرہ | Synthesis                                                 |  |
| تجربہ             | Exchange Society                                          |  |
| تجربیت            | Experience                                                |  |
| تجربی             | Pragmatism                                                |  |
| تجدید             | جدید فلسفہ میں ایک مقبول موضوعی عینیت پسندانہ ر. جان      |  |
| تجدید             | جس میں کسی چائی کی قدر پیائی اُس کی عملی اقدایت کی ہوتی پ |  |
| تجدید             | کی جاتی ہے: عملی معاملات سے تعلق خاطر اور ان پر اصرار۔    |  |
| تجربی             | Empirical                                                 |  |
| تجدید             | Limitation                                                |  |
| تجہیز پسندی       | Authoritarianism                                          |  |
| تجہیز             | Creativity                                                |  |
| تجہیز کاری        | Idealisation                                              |  |
| تجہیز مصنوعی      | Synthetic                                                 |  |
| تجہیز             | Identification                                            |  |
| تجہیز             | Scepticism                                                |  |
| تجہیز             | Formative                                                 |  |

حقیقت کے معروضی علم کے امکان پر سوال اٹھانے کا نقطہ نظر۔ باقاعدہ تکلیفیت غلط طبیت سے کافی تربیت ہے۔ یہ فلسفہ سماجی ترقی کے زمانے میں سب سے زیادہ پھیلتا ہے جب پرانے سماجی دستور ثنوٹ پھوٹ کا ٹکارا ہونے لگتے ہیں اور ابھی نئے دستائر نے خود کو منوا یا نہیں ہوتا۔

|                                                                                                                                                                |                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Multiplicity                                                                                                                                                   | عکسیت             |
| Plurality                                                                                                                                                      | عکسیت             |
| Comology.                                                                                                                                                      | گوئیات            |
| Cosmogony                                                                                                                                                      | تھیلیات، اعیان    |
| Ideas                                                                                                                                                          | تھیلیات، اعیان    |
| Paradoxical                                                                                                                                                    | تناقضی            |
| Deist                                                                                                                                                          | توحیدی            |
| Extention                                                                                                                                                      | توسیع             |
| Thesis                                                                                                                                                         | تھیس، دعویٰ       |
| Positivism                                                                                                                                                     | پوئیتیت           |
| (ہندو مت میں 'دوبیت') وحدانیت کے برعکس یہ مادی اور روحانی مركبات کو سادی اصول سمجھتا ہے۔ مادیت اور عینیت کا سمجھویہ کروانے کی غرض سے اکثر اسے استعمال کیا گیا۔ | شائیت/دوبیت       |
| Dialectics                                                                                                                                                     | جدلیات            |
| Atomism                                                                                                                                                        | جوہریت            |
| Peripatetic                                                                                                                                                    | چل قدمی کرنے والے |
| Realism                                                                                                                                                        | حقیقت پسندی       |
| elan vital                                                                                                                                                     | خالص توانائی      |

ایک ما فوق الفرست ہستی کا تجیلاتی تصور جس کے بارے  
میں خیال ہے کہ اُس نے دنیا تخلیق کی اور وعی اسے قائم  
رکھنے اور چلانے والا بھی ہے۔ یہودیت میں یہوا، اسلام  
میں اللہ اور عیسیٰ نبیت میں مقدس مسیح وغیرہ۔ نہب کی  
جدید صورتوں کی تخلیل میں تصور خدا کا رفرہ ہے، لیکن  
نمہج سب ز ابتدائی صورتوں (مثلاً نوئم ایزم اور ارواح پرستی)  
میں اس تصور کا وجود نہیں تھا۔

|                    |                  |
|--------------------|------------------|
| God                | خدا              |
| Void               | خلا، لاشے        |
| Self-Knowledge     | خوداگی           |
| Self-Contradictory | خودتردیدی        |
| Self-Development   | خودترقی          |
| Dualist            | دویت             |
| Shāfi              | شائی۔            |
| Theological        | دینیاتی، الہیاتی |
| Theology           | دینیات، الہیات   |
| Nous               | ذہن، استدلال     |
| Sage               | رُشی، ولی        |
| Stoicism           | رواقیت           |
| Stoic              | رواقی            |
| Reactionary        | ری ایکٹھنری      |
| Time               | زماں             |
| Category           | زمرہ             |
| •                  | تصورات۔          |

|                                                                         |                   |
|-------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Structuralist                                                           | ساختی             |
| Cyrenaics                                                               | سازی مکتبہ فکر    |
| Methaphysic کے درمیان لازمی روایا۔                                      | سیستم طبیعہ       |
| اپنے اور ہی تھہر الوجود ایسا، جس کے اور جس کے علم سے آزاد طور پر موجود۔ | شے بالذات         |
| Emanation                                                               | صدر               |
| Legalism                                                                | ضابطہ پسندی       |
| انٹی تھیس۔ دعویٰ کارڈ۔                                                  | ضد دعویٰ          |
| Necessity                                                               | ضرورت، اختیار     |
| Physical                                                                | طبی               |
| Fetish                                                                  | طلسمی قوت         |
| Agency                                                                  | عاملیت            |
| Ex-nihilo                                                               | عدم               |
| Nous, Pure                                                              | عقل حضن           |
| Reason                                                                  |                   |
| Relativist                                                              | علاقیت پسند       |
| Causal Efficacy                                                         | علی اثرگذیزی      |
| (یکیں "حکم")                                                            | علم الکلام        |
| Scholasticism                                                           | علم بدائل و معانی |
| Rhetoric                                                                | علم میانیات       |
| Epistemology                                                            | علمیات            |
| Causality                                                               | علیت              |
| Generalisation                                                          | عمومیت کاری       |
| General                                                                 | عمومی             |
| Absolute Idea                                                           | عین مطلق          |
| Idealistic                                                              | عینیت پسندان      |

|                                                                                                                                                                                                                                                            |                  |             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-------------|
| فلسفہ کے بنیادی سوال کو حل کرنے کے لیے مادیت کا مقابلہ فلسفیانہ مسلک۔ اس کے مطابق روحانی اور غیر مادی کو اولین اور مادی کو تابانوی حیثیت حاصل ہے۔ یہ چیز عینیت کو دنیا کی متناہیت اور خدا کے ہاتھوں اس کی تخلیق سے متعلقہ مذہبی تصورات کے قریب لے جاتی ہے۔ | Idealism         | عینیت       |
| یہ سوی عہد کی ابتدائی صدیوں میں ایک فلسفیانہ مذہبی کتبہ کے پیروکاروں کا نظریہ ہنریوں نے سمجھی دینیات کو تدبیح مشرق کے مذاہب، نو فلسفیوں اور فلسفی غوریت کے ساتھ ملا دیا۔                                                                                   | Gnosticism       | غناصیت      |
|                                                                                                                                                                                                                                                            | Gnostic          | غناصی       |
|                                                                                                                                                                                                                                                            | Invisible        | غیر مرئی    |
|                                                                                                                                                                                                                                                            | Formalist        | فارمائل     |
|                                                                                                                                                                                                                                                            | Virtues          | نضائل اخلاق |
| دنیا کے بارے میں وہ تھی نظر جو صرف فطری عناصر اور قوتوں یا سیاسی قوائیں کو تکوپ خاطر رکھتا اور فوق القطر، روحانی یا نعمتی دلائل کو نظر انداز کرتا ہے۔                                                                                                      | Naturalism       | نظرت پسندی  |
|                                                                                                                                                                                                                                                            | We Wei           | فطری اقدام  |
|                                                                                                                                                                                                                                                            | Activity         | فعالیت      |
| یہ نظریہ کہ ہر ہی عمل کسی بے کسی ضرورت، اثر اور حاصل کے حوالے سے کارا مسرگری ثابت ہوتا ہے۔                                                                                                                                                                 | Functionalism    | فعلیت       |
| یہ نظریہ کہ نفس (خودی) کے سوا کوئی موجود نہیں، اور حاصل علم اسی نفس کا مطالعہ ہونا چاہیے۔                                                                                                                                                                  | Solipsism        | فلسفہ خودی  |
|                                                                                                                                                                                                                                                            | Super-Ego        | فوق الانا   |
|                                                                                                                                                                                                                                                            | Proposition      | قہیں        |
| (ویکس، ٹھیس)                                                                                                                                                                                                                                               | Thesis, Premises | قہیں        |
|                                                                                                                                                                                                                                                            | Potentiality     | توائیت      |
|                                                                                                                                                                                                                                                            | Speculative      | قیاسی       |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                         |                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|-----------------|
| رینے ذیکارٹ سے یا اُس کے قلمخانے سے متعلق۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Cartesian               | کارتیجی         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Microcosm               | کائنات صغير     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Logos                   | کلام، لوگوں     |
| زندگی کی سرتوں اور خون سے بے ذاری۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Cynicism                | کلپت            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Quantity                | کمیتی           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Quality                 | کیفیتی          |
| لا اور یوں کا نظریہ جو خدا یا کائنات کی ابتدائی کسی اور پیغمبر کے<br>بارے میں کوئی بھی علم رکھنے یا ممکن ہونے سے اکاڈمیک تھا ہے<br>ہندو مت میں بھی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Agnosticism             | لا اور بیت      |
| یہ نظریہ کہ اصل مناسع اور انسان کا غیادی اخلاقی فریضہ<br>لذت کا حصول ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Nothingness             | لا شیخیت        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Hedonism                | لذتیت           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Absurdity               | لغویت           |
| یہ اصطلاح پہلی صدی عیسوی میں مروج ہوئی اور ارسطو کی<br>فلسفیانہ میراث کے ایک حصے کی جانب اشارہ کرتی ہے۔<br>عینیت کا مقابل و اعد قسیمانہ رہ جان۔ اس کی دو صورتیں<br>ہیں۔ تمام نوع انسانی کا بیرونی دنیا کے مزروعی وجود پر<br>یقین، اور فلسفیانہ نظریہ دنیا۔ مادیت کے مطابق مادے کو<br>اویں (اساسی) اور ذہن و شعور کو ہانوی حیثیت حاصل<br>ہے۔ اس کی رو سے دنیا از لی ہے، اسے خدا نے تخلیق نہیں<br>کیا اور یہ مان رکاں میں محدود ہے۔<br>فارس کے مانی کا نشانیت پسند نہ ہب۔ | Materialism             | مادیت           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Manichaeism             | ما نویت         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Oversoul                | اور ای روح      |
| فوق الحکمیت۔ یہ نظریہ کہ خارجی ہی کی حقیقت کے<br>اصول تعالیٰ ملک کے مطابق سے عی یا حیات کو چھوڑ کر<br>وجود ان اور دو حالی کشف سے دریافت کیے جاسکتے ہیں۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Transcendent-<br>talism | ما ورائیت       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Origin                  | آغاز، نیج، اصول |

|                   |                      |  |
|-------------------|----------------------|--|
| تھانے             | Homogeneous          |  |
| متناقضیوں کے جوڑے | Antinomies           |  |
| متضادات میکھلیں   | Opposites Scholastic |  |
| تھانے             | Antithetical         |  |
| مشائی             | Ideal                |  |
| بجروں             | Abstract             |  |
| مہمیں اصول        | Passive              |  |
| مطہریات           | Principle            |  |
| مطلق دوبارہ       | Absolute Other       |  |
| مظہریاتی          | Phenomenological     |  |
| مظہریت، مظہریات   | Phenomenology        |  |
| مظہر              | Phenomenon           |  |
| محادیات           | Eschatology          |  |
| معتبریت           | Authenticity         |  |
| معروضی عینیت      | Objective            |  |
| مطہریت            | Idealism             |  |
| معروض             | Object               |  |

|                |                      |
|----------------|----------------------|
| Sensibility    | مہفویت، حسیت         |
| Semantic       | معنویاتی             |
| Magnitude      | مقدار                |
| Priori         | مقدم، اولین          |
| Aphorism       | مقولے                |
| Space          | مکان، خلا            |
| Atheism        | علمیت                |
| Logicism       | مطابقیت              |
| Nihilist       | مکرکل                |
| Content        | محتوا، مضمول         |
| Subject        | موضوع                |
| Monads         | ناتقابل، تعمیم اکائی |
| Pragmatism     | متاگجیت              |
| Anarchy        | زراجمت               |
| Associationism | نسبت پسندی           |
| System         | نظام، نظر            |
| World-View     | نظریہ دنیا           |
| Theoretical    | نظری                 |
| Psychic        | نفسی                 |
| Spirit         | نفس، ذات             |
| Negation       | نفی                  |
| Paradigm       | نمونہ، گردان         |

ما فوق افکرتوں با توں (ارواح، دیوبندی، حیات بعد الموت وغیرہ) پر ایمان کو مسترد کرنے والا نظام افکار، جس کے تحت کائنات کا سائنسی انداز میں مطالبہ کرنے پر اصرار کیا جاتا ہے۔

جدید فلسفہ میں ایک مقبول موضوعی عینیت پسندانہ ہے جس کے تحت چوائی کی قدر کا تین اُس کے عملی فائدے کی بنیاد پر کیا جاتا ہے۔

|                                                                                                                                                                                                                                                           |                        |                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|------------------------|
| 20 دیں صدی میں فلسفہ کا ایک موضوعی عینیت پسند، جان،<br>ثبوتیت کی معاصر صورت۔ اس کے مطابق حقیقت کا علم<br>صرف روزمرہ یا انبوس سائنسی فلسفہ میں ہے، جبکہ فلسفہ صرف<br>زبان کے ایک تجزیہ کے طور پر ممکن ہے۔ سائنسی فلسفے<br>نئانج زبان میں ہی بیان ہوتے ہیں۔ | Neo-Positivism         | نیو پوزیٹیویت          |
| انسانی زندگی کی روحانی جہت پر منی نظریہ ارتقا۔<br>ہستی وجود کی خاصیت کا تجزیہ دی مطالعہ۔                                                                                                                                                                  | Young                  | نوجوان ہیلگنی          |
| ایک فلسفیانہ طرز فلسفہ جس کے مطابق تمام ہستی کی تہہ میں<br>ایک ہی آنکھ کا فرمہ ہے۔ مادیت پسند اس آنکھ کو مادہ جبکہ<br>عینیت پسند اسے روح یا انس کہتے ہیں۔                                                                                                 | Hegelians              | نوعیت، فطرت            |
| صورت احوال کے متعلق نہایت ناموافق رائے رکھنے کا<br>رجحان، رجائیت کے بر عکس۔                                                                                                                                                                               | Nature                 | واقعیت                 |
| Monism                                                                                                                                                                                                                                                    | وجودائیت               | وجودائیت               |
| Intuitionism                                                                                                                                                                                                                                              | وجودائی                | وجودائی                |
| Ontology                                                                                                                                                                                                                                                  | وجودیات                | وجودیات                |
| Ontological                                                                                                                                                                                                                                               | وجودیاتی               | وجودیاتی               |
| Being                                                                                                                                                                                                                                                     | وجود/ہستی              | وجود/ہستی              |
| Monism                                                                                                                                                                                                                                                    | وحدائیت                | وحدائیت                |
| Monotheism                                                                                                                                                                                                                                                | وحدائیت                | وحدائیت                |
| Correlative                                                                                                                                                                                                                                               | ہم رہنگی، لازم و ملودم | ہم رہنگی، لازم و ملودم |
| Pessimism                                                                                                                                                                                                                                                 | بائیت                  | بائیت                  |

اپنڈکس بی

## مکاتب فکر

### ہندوستان/فارس/چین/جاپان

|                            |                                                                                 |
|----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| چاروالکلو کایت             | برہمنی                                                                          |
| جن ملت                     | مہاہیر                                                                          |
| بدھ ملت                    | گوتم بدھ، ناگ ارجن (مدھیا کم)، وسوبندھو (یونگا چار)، سوزوکی تھیارو (زین بدھ مت) |
| ہندو مت                    | بھرتری ہری، آرڈینڈو گھوش                                                        |
| سانکھیہ                    | کلی                                                                             |
| یوگ                        | پاتھجھنی                                                                        |
| ویدا نت                    | بادرائی، شکر (اویت)، رامانج (دوسرا)، مادھو آچاریہ (دویت)، وویکانند              |
| ثنائیت (فارسی)             | زرتشت، مانی                                                                     |
| تاو ملت                    | لاڈزے، چوامگ تزو                                                                |
| کنفیوشن، میکسیس، کامگ یودی | کنفیوشن ملت                                                                     |

### یونان/یورپ/امریکہ/آسٹریلیا

|          |                                       |
|----------|---------------------------------------|
| آیونیائی | ھیلیس آف ملیس، ہیرا کلیتیس، فیٹھ غورث |
| ایلیائٹ  | پار میتا سیدز، زینو (رواقیت)          |
| تکشیریت  | انٹا کساغورث، اپچی ڈوکلیز             |
| جوہریت   | دیما قریطس                            |
| سوفسٹائی | قھر اسی ماکس                          |
| کلبی     | ڈایو جنڑا آف سینو ے                   |
| عینیت    | قدیم یونانی سترات، افلاطون، ارسطو     |

## فلسفہ کا انسانی کلوب میٹھا

427

|                        |                                                                                   |
|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ہیلینیائی فلسفہ        | اپنی قورس (الذیت)                                                                 |
| تشکیکیت                | پارہو، فلوجوڈلیں                                                                  |
| نوفلاطونیت             | پٹپٹش، میسٹر ایکھارٹ                                                              |
| یہودی فلسفہ            | موسیٰ میونا یہڑ، مینڈل سوہن موس، مارٹن بیور                                       |
| علم الكلام             | سینٹ نامس آکوپش، جان ڈوزن سکٹش                                                    |
| تجربیت                 | فرانسیکن، جان لاک، ڈیوڈ ہوم                                                       |
| استدلالیت              | رسینے ڈیکارٹ، باروک سپیوزا، گوٹ فرائیڈ ہلہم لیپنز، ڈپش دیدرو، ڈان ٹاکس روسو، ڈلٹن |
| اخلاقیات               | نائس ہویز                                                                         |
| موضو عسی               | جارج برکلے                                                                        |
| عینیت                  | ایڈم سمجھ                                                                         |
| سیاسی                  | معیشت                                                                             |
| جرمن آئیڈیلزرم (عینیت) | ایمانوئل کانت، گوٹ لیپ فٹھے، فریڈرک ہیگل                                          |
| ثبوتیت                 | آگت کوئنے، برٹنڈر اس                                                              |
| یاسیت                  | آرچر شوپنہاور                                                                     |
| اقدادیت پسندی          | جیریکی شٹھم، جان شوارٹزل                                                          |
| یوٹوپیائی              | چارلس فورسیر                                                                      |
| سوشلزم                 | رالف والڈو ایمرسن                                                                 |
| ماورائیت               | لڈوگ فورزبائی، کارل مارکس                                                         |
| مادیت                  | جوزف پودھوں                                                                       |
| نراجیت                 | سورین کیر کی گارڈ، کارل ہیسپر ز، مارٹن ہیڈگر، ڈان پال سارتر، الہیم کامین          |
| وجودیت                 | سورین کیر کی گارڈ، کارل ہیسپر ز، مارٹن ہیڈگر، ڈان پال سارتر، الہیم کامین          |

|                      |                                                 |
|----------------------|-------------------------------------------------|
| نائجیت               | ولیم ٹیمز، جان ڈیوی                             |
| انفرادیت<br>پسندی    | ہنری ڈیوڈ تھورو                                 |
| فنائیت               | فریڈرک شٹے                                      |
| انسانی ربویت         | ولادیمیر سرگی سولویوف                           |
| نفسیات               | سگمنڈ فرائید، ولہم رائخ                         |
| مظہریت               | ہسرل ایڈمنڈ، مورا کس مارلو پوپنی                |
| وجدانیت              | ہنری بر گس ان                                   |
| عینیت (جدید)         | ٹامس مل گرین، فرانس بریٹ لے                     |
| فطرت پسندی           | سانچیتا چارچ                                    |
| لسانیات              | لڈوگ جوہان ٹکنٹساں، میخائل باختن، مائیکل فوکالٹ |
| نیولیفٹ              | ہربرٹ مارکوزے                                   |
| فلسفہ سائنس          | سر کارل ریمنڈ پور، تھامس کوہن                   |
| مارکسزم              | آرڈو ٹھیوڈور                                    |
| حیاتیاتی<br>اخلاقیات | پیر شگر                                         |

### اسلامی فلسفہ

|                     |                                                       |
|---------------------|-------------------------------------------------------|
| عرب/اسلامی<br>فلسفہ | (ارسطویت)، الکنڈی، الفارابی، ابن سینا، ابن رشد (منطق) |
|---------------------|-------------------------------------------------------|

اپنڈیکس سی

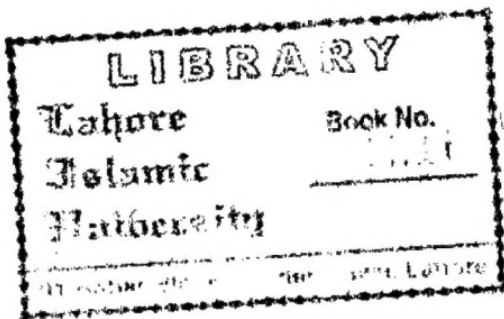
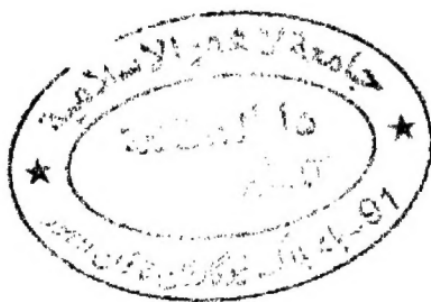
## فلسفیوں کے ناموں کا انگریزی تلفظ

|                         |                            |                             |
|-------------------------|----------------------------|-----------------------------|
| 1.Birahaspati           | 39.A verroës               | 74.Bradley, Francis Herbert |
| 2.Zoroaster             | 40.Aquinas, Saint Thomas   | 75.Solovyov, Vladimir       |
| 3.Thales of Miletus     | 41.Madhava Acarya          | Sergeyevich                 |
| 4.Vardhamana Mahavira   | 42.Meister Eckhart         | 76.Freud, Sigmund           |
| 5.Pythagoras            | 43.Duns Scotus, John       | 77.Kang Yo-Wei              |
| 6.Lao Tzu               | 44.Bacon, Francis          | 78.Husserl, Edmund          |
| 7.Buddha, Gotama        | 45.Hobbes, Thomas          | 79.Bergson, Henri           |
| 8.Kapila                | 46.Descartes, Rene         | 80.Dewey, John              |
| 9.Confucius             | 47.Spinosa, Baruch         | 81.Vivekananda              |
| 10.Heraclitus           | 48.Locke, John             | 82.Santayana, George        |
| 11.Parmenides           | 49.Leibniz, Gottfried      | 83.Teitaro, Suzuki          |
| 12.Anaxagoras           | Wilhelm                    | 84.Buber, Martin            |
| 13.Empedocles           | 50.Berkeley, George        | 85.Russell, Bertrand Arthur |
| 14.Zeno                 | 51.Voltaire                | William                     |
| 15.Socrates             | 52.Hume, David             | 86.Aurobindo, Ghose         |
| 16.Democritus           | 53.Rousseau, Jean Jacques  | 87.Jaspers, Karl            |
| 17.Thrasymachus         | 54.Diderot, Denis          | 88.Heidegger, Martin        |
| 18.Plato                | 55.Smith, Adam             | 89.Wittgenstein, Ludwig     |
| 19.Diogenes of Sinope   | 56.Kant, Immanuel          | 90.Bakhtin, Mikhail         |
| 20.Aristotle            | 57.Moscis, Mendelssohn     | 91.Reich, Wilhelm           |
| 21.Mencius              | 58.Bentham, Jeremy         | 92.Marcuse, Herbert         |
| 22.Zhuangzi             | 59.Fichte, Johann Gottlieb | 93.Popper, Sir Karl         |
| 23.Pyrrho               | 60.Hegel, Georg Wilhelm    | Raimund                     |
| 24.Epicurus             | Friedrich                  | 94.Adorno, Theodor          |
| 25.Patanjali            | 61.Fourier, Charles        | 95.Sartre, Jean-Paul        |
| 26.Philo of Alexandria  | 62.Schopenhauer, Arthur    | 96.Merleau-Ponty, Maurice   |
| 27.Seneca               | 63.Auguste, Comte          | 97.Camus, Albert            |
| 28.Badrayana            | 64.Emerson, Ralph Waldo    | 98.Kipling, Thomas Samuel   |
| 29.Nagarjuna            | 65.Feuerbach, Ludwig       | 99.Foucault, Michel         |
| 30.Manes, or Manichaeus | 66.Mill, John Stuart       | 100.Singer, Peter           |
| 31.Vasubandhu           | 67.Proudhon, Pierre Joseph | ■                           |
| 32.Bharatarihari        | 68.Kierkegaard, Soren      |                             |
| 33.Sankaracarya         | 69.Thoreau, Henry David    |                             |
| 34.Al-Kindi             | 70.James, William          |                             |
| 35.Al-Farabi            | 71.Marx, Karl              |                             |
| 36.Avicenna             | 72.Nietzsche, Friedrich    |                             |
| 37.Ramanuja             | Wilhlem                    |                             |
| 38.Moses Maimonides     | 73.Green , Thomas Hill     |                             |

اپنڈیکس ڈی

## فلسفیوں کی ترتیب بہ لحاظِ ملک / علاقہ

| یونان        | ہندوستان       | فرانس             | انگلینڈ         | امریکہ           |
|--------------|----------------|-------------------|-----------------|------------------|
| ٹھیس         | ہریت           | برہمنی            | جان دوز کوش     | جان شوارٹ مل     |
| نیٹھ غورٹ    | دلمپنہز        | دلمپنہز           | ڈیوڈ ٹھوروڈ     |                  |
| ہیر کلیس     | ایمانوئل کانت  | گوت بدھ           | ٹاک ٹاکس رو سو  | والڈا یکرنس      |
| پار میانیزیز | مینڈل سوہن     | کل                | ڈش دیدرو        | ولیم چیز         |
| انا کساغورٹ  | پاچھی          | پاچھی             | جان ڈیوی        | جان ڈیوی         |
| اشنکی ڈولکیز | آگت کوئے       | بادرائیں          | ڈیوڈ ہیوم       | سانتیا چارچ      |
| زینو         | تاؤ جن         | تاؤ جن            | ایلم سمح        | مارٹن ہیوبر      |
| ستراٹ        | دوسنڈھو        | ہنری بر گس        | چیرکی ٹھکم      | ہر برٹ مارکیز نے |
| دیما قریطس   | بھرتری ہری     | ٹاک پال سارتر     | ٹاک ٹل گرین     | تمامس کوئن       |
| قرایی ماکس   | شکر آچاریہ     | مورائس مارلو پونی | فرانس بریٹلے    |                  |
| افلاطون      | رامانچ         | الہیر کامیو       | برٹنڈر سل       |                  |
| ڈایو جنڑ     | ماہو آچاریہ    | ماہیکل فو کالٹ    | کارل میپر       | کارل رینڈ پوپر   |
| ہلسطو        | دویکانند       |                   |                 |                  |
| پاڑھو        | ٹکشناں         | آرویند و گوش      |                 | یوکرین           |
| اپی قورس     |                |                   | سگنڈ فرائیڈ     | لہم رائٹ         |
| چین          | مسلم دنیا      | فارس              | سپین، اقلی      | ڈچ               |
| لاو تزو      | اکنڈی          | زرتشت             | ٹاہمن آنکویش    | سیچورا           |
| کنیویشس      | الفارابی       | بائی              | موسیں میونا ہیز | کیر کی گارڈ      |
| میںیس        | اہن سینا       | آسٹریلیا          | چاپان           | مصر              |
| چاگنگ تزو    | سو زو کی تجارت | پلٹنیس            | پلٹنیس          | فلیو جو ڈیس      |
| کامگ یووئی   |                |                   |                 |                  |



# مگ ہوم کی شاہ کار کتابیں

|                                   |                       |                                     |                                         |
|-----------------------------------|-----------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------|
| حضرت نquam الدین اولیاء (ابن بکر) | پاپنگر عرب            | میخاب کے درمود و اون کا انسٹکوویڈیا | ای ای بکلکاں ایکسپریس                   |
| پیٹے دی بولی (وہ بھائیت کا نہیں)  | کیکوں کا ایک گلکوویٹ  | پاپنگر                              | میخاب کا ایک گلکوویٹ                    |
| کیکوں کی کالہ رہ                  | پاپنگر کے راز         | مولا ناجمال الدین رہی (سماں مری)    | چمنی گلکیس                              |
| کیکوں                             | لکھیم، بھائیج اور پھر | دیشٹ گری کی انسیات                  | مولا ناجمال الدین رہی (سماں مری)        |
| بھائیج نوٹرگری                    | صحت اور زندگی         | کمپرے شپ رہی (آپ چن)                | میخاب کی انسیات                         |
| کاشن پر چد                        | آٹاوارنگٹ (ہال)       | میکلر، بکس اور انٹری چوپان          | چنل ریاست                               |
| میخاب                             | چوک (ہال)             | ڈاکٹر چوچہ مردا                     | ٹکر ہے ٹک (آپ چن)                       |
| کیکوں بیج اور جس                  | سٹریٹ اسٹریٹ پاکستان  | بیٹ پنچھر اخوندی کا اسٹھن           | اندر خرو (سماں مری)                     |
| بھائیج نوٹرگری                    | آئن شائون (آپ چن رہی) | ریڈ چینڈ                            | میخاب کو ٹک کیا ہے                      |
| بھائیج نوٹرگری                    | ہندوستان کے یقین لوگ  | بھائی چاب                           | میکی کی کپانی (اس ٹکر کا بیان یاری چنی) |
| ای پر چسیں                        | انسیات اور قلکی سائل  | ڈاکٹر چکی                           | بیکار اندھی                             |
| بھائیج نوٹرگری                    | بیچوں کی گنبد اشت     | شیپ ۱۱۱                             | خاند، چکی                               |
| اکاریت، ٹکر، میخاب ایک            | تاریخ ہند             | اسڑجی                               | بیکھنے گئیں (شاروی)                     |
| ڈی جو چم / بھائیج                 | پاکستان مکالمہ        | اچاب عظم سکندر                      | بیکا بیت پہلا خوب (شاروی)               |
| ای سارنی / ایڈیشن / چینہ ایڈیشن   | غالب کی آپ چنی        | اس ٹکر                              | پان                                     |
| اکاریت، ٹکر، میخاب ایک            |                       | محلہ اخوند و ایک                    | مدد چوں کا بیٹا (اٹا ٹکر ایک ٹکریو)     |
| بھائیج نوٹرگری                    |                       | Ch. M. Shabbir                      | MOTOR CYCLE ENGINEER'S                  |
|                                   |                       | M. Saeed Malik                      | GUIDE BOOK                              |
|                                   |                       | Motob Ahmed Wazir                   | In Search of Justice                    |
|                                   |                       |                                     | The Great Three                         |

Rs: 440



بک سٹریٹ 46- مزگ روڈ لاہور، پاکستان فون: 042-7231518

E-mail: bookhome1@hotmail.com